
盟 约 之 爱
《婚姻课堂》要点摘要



第一课：爱的根基

•单元1：爱的定义
• 学习的心态：为了改变自己还是改造配偶？

• 男女的不同：彼此的不同是神的丰盛的创造和恩赐，并不应成为婚姻矛
盾的焦点，婚姻问题大多是因为婚姻的观念出错了。

• 婚姻的观念：

• 错误：以感觉来定义爱
• 比如：我们对彼此没有爱的感觉了，我们爱不下去了。

• 正确：用行动来定义爱，而不是感觉
• 学习如何相爱！注重爱的行动，付出爱的行动。

• 婚姻中，我们究竟看重什么？看重感觉？看重行动？
• 其实，感觉和看重是绑在一起的，我们看重什么，感觉就在什么上。

• 例如：看重钱，有钱没钱就会影响我们的幸福感。

《盟约之爱》 婚姻课堂·摘要



第一课：爱的根基

【哥林多前书 13:4,6 】
• 4 爱是恒久忍耐，又有恩慈；爱是不嫉妒，爱是不自夸，不张狂，

• 5 不作害羞的事，不求自己的益处，不轻易发怒，不计算人的恶，

• 6 不喜欢不义，只喜欢真理；

• 7 凡事包容，凡事相信，凡事盼望，凡事忍耐。

• 8 爱是永不止息。

• 以上，都是爱的行动

•爱情观的正确与否，决定了婚姻的结局。

《盟约之爱》 婚姻课堂·摘要



第一课：爱的根基

•错误的媒体观念：爱情没有了，只剩下亲情了
• 爱情有很多的面貌：激情澎湃、细水长流

• 感觉平淡了，就要去学习如何相爱

•两种爱：

《盟约之爱》 婚姻课堂·摘要



第一课：爱的根基

•单元2：委身婚姻
• 婚姻关系：要求一生一世委身！（婚姻责任）

• 神配合的，人不可分开。(太 19:6)

• 配偶是最亲密的人，所以难免会有磕磕碰碰，所以必须要有委身的概
念，才能守住婚姻。
• 是婚约把两个人紧紧地拉在一起，而不是我们自己的爱；是婚约让两个人继
续相爱，而不是我们人自己的爱。

• 婚约：是我们在神面前的承诺，是受到神的祝福的，真正带给我们安全
感的。

• 只要你进入婚姻了，你只有一个选择，就是爱你的配偶。

《盟约之爱》 婚姻课堂·摘要



第一课：爱的根基

•婚礼的誓词：
• 我在上帝和众人面前承诺，从今时直到永远，

• 无论是：

• 顺境或逆境，富裕或贫穷，

• 健康或疾病，快乐或忧愁，

• 我将永远爱你，毫无保留的爱你，

• 珍惜你，对你忠实，

• 直到死亡把我们分开为止。

《盟约之爱》 婚姻课堂·摘要



第一课：爱的根基

•婚姻两大杀手：
• 忠实的误解：不是忠于感觉（婚外情），而是忠于婚约。

• 持守婚姻的圣洁（道德性）

• 婚姻，人人都当尊重，床也不可污秽，因为苟合行淫的人， 神必要
审判。(希伯来书 13:4)

• 家庭暴力

•
从来没有人恨恶自己的身子，总是保养顾惜，正像基督待教会一样，
(以弗所书 5:28-29)

• 另外，经常把“离婚”“不跟你过了”挂在嘴边，也是非常伤害婚姻的。

《盟约之爱》 婚姻课堂·摘要



第一课：爱的根基

•单元3：离开父母
• 人要离开父母，与妻子连合，二人成为一体。(马太福音 19:5)

• 夫妻两人学习：一起在神面前，共同做决定。
• 不是不孝顺父母，只是不要把和父母的关系高举过夫妻的关系。

• 当你和配偶有了矛盾，绝不在自己父母面前数落配偶的不是。

• 我们不要过于依赖父母，父母也不应该过于干涉孩子。

• 向父母表达立场非常重要，但要注意方式方法，同时还要学会忍耐。
• 不要牺牲夫妻一体的关系来成就自己孝子的名声。

• 如果因为父母的过多干涉而伤害到配偶，事后一定要安慰配偶，

• 和父母的相处上，不要对配偶有不切实际的期望和要求

• 配偶和自己父母关系的建立，需要时间。

《盟约之爱》 婚姻课堂·摘要



第一课：爱的根基

•单元3：离开父母
• 配偶的抱怨，有时候可能只是需要我们的理解和安慰。

• 主动且有智慧的调和父母和配偶之间的不同，不要制造矛盾。

• 是生活中的那些琐碎重要呢？还是家庭中爱的关系更重要呢？

• 一些生活习惯，要从对方的成长背景来理解，有时候，开心就好，不
要太较真。

《盟约之爱》 婚姻课堂·摘要



第一课：爱的根基

•单元4：金钱合一
• 夫妻合为一体，所以不应该有隐私，特别是在生活和金钱上。

• 对于金钱，既要有分工，也要有弹性，多商量。
• 背着配偶投资，或者背着配偶在金钱上孝敬自己的父母等，这些都是不符合
圣经真理的，自然不会受到神的祝福。

• 孝敬父母是好的，但是要在顾全自己家庭的基础上。

《盟约之爱》 婚姻课堂·摘要



第一课：爱的根基

•丈夫是妻子的头，妻子要顺服丈夫。（经文解析）
• 丈夫作头：

• 头是供应者、保护者，特别是在经济和情感上。
• 不是供应金钱就完事儿，还应该有情感的供应。

• 头不是独断专行，作头是需要有爱在里面的。
• 妻子也会有一个不一样的角度提供给丈夫，好比国王身边的宰相。

• 妻子顺服：

• 顺服不是盲目的，需要以真理为根据，即在真理的范围内顺服。

• 妻子对丈夫的建议或劝勉，同样需要有爱在里面，有温柔的态度、有
技巧的和丈夫沟通。
• 先祷告（真理情绪、回归爱的动机），然后找合适的时间，合适的方式沟通。

《盟约之爱》 婚姻课堂·摘要



第二课：爱的动机

•单元1：省察动机
• 动机产生相应的行为，爱的动机：不求自己的益处。
• 看重付出（给）？看重索取（要）？

• 利己：索取 > 付出，错误！
• 关系越来越疏离：抱怨、恼恨、怪罪、攻击、自怜、失望

• 公平：索取 = 付出，可以吗？
• 人的罪性的力量：会不自觉的扩大自己的付出，缩小别人的贡献，斤斤计较，

得不到回报就会抱怨和恼怒。所以，自以为可以公平（自以为义），其实做
不到的，慢慢就会完全转到索取了。

• 当我们有付出的时候，对对方的要求会特别高，很容易陷入自以为义。所以，
付出往往就会变成了索取的筹码。

• 计较、愤怒、定罪、处罚、自义、绝望。

• 配偶闹情绪的时候，往往我们只需要陪伴就可以了，对方更需要的其
实往往也只是一个陪伴。

《盟约之爱》 婚姻课堂·摘要



第二课：爱的动机

•单元2：看重付出
• 利他：付出 > 索取！关系越来越亲密。

• 我们得到耶稣宝贵的救恩，是我们配得的吗？不是！救恩完全是恩典，
因着我们已经得到了这么大的恩典，所以在婚姻中，我们也乐意给对
方恩典，效法耶稣。饶恕就是恩典的给与。

• 有恩典的人，也乐意服侍人，让对方高兴，常对配偶说：我们能为你
做些什么？

• 我们往往对家人（配偶、孩子）的要求特别多，缺少感恩的表达，感
恩其实就是焦点的调整。

• 永远对家人心存盼望，我们的盼望永远是在耶稣里的，改变人心是圣
灵的工作，我们用爱、祷告不断帮助扶持。

• 恩典、服侍、感恩、扶助、饶恕、盼望。

《盟约之爱》 婚姻课堂·摘要



第三课：爱的能力

•单元1：罪的表现
• 爱是不求自己的益处，做起来很难，为什么？因为人（心）受到罪性的污染

• 一生的果效，是由心发出。(箴言 4:23)
• 因为他心怎样思量，他为人就是怎样。 (箴言 23:7)

• 心（灵魂），是人的统治中心，心出了问题，方方面面都会出问题。
• 灵魂：外体虽然毁坏，内心却一天新似一天。(哥林多后书 4:16)
• 心的活动：

• 看法：愚顽人心里说：“没有 神。” (诗篇 14:1)
• 思想：心中的思想和意念（来 4:12）
• 计划：人心筹算自己的道路（箴 16:9）
• 动机：人所行的，在自己眼中都看为正，惟有耶和华衡量人心。（箴 21:2）
• 感受：我的心哪，你为何忧闷？为何在我里面烦躁？（诗 43:5）
• 欲望：将你心所愿的赐给你，成就你的一切筹算。（诗 20:4）
• 选择：你们心持两意要到几时呢？（王上 18:21）
• 决定：立定心志，恒久靠主（使 11:23）
• 良心：大卫心中自责（撒上 24:5）



第三课：爱的能力

• 单元1：罪的表现
• 堕落前，心被光所充满，完美无瑕，心的活动都是顺从神（荣耀神、爱神、取悦神）

• 【创 3:4-5】蛇对女人说：“你们不一定死，因为 神知道，你们吃的日子眼睛
就明亮了，你们便如 神能知道善恶。”

• 不再依附于神的价值观里面，而是自己制定善恶的标准。
• 罪的本质，在罪性的拉力之下，很多东西都错了

• 骄傲：自我崇拜
• 期望得到被人的肯定没有错，但是当把这个期望高举过神的时候，就错了。
• 爱面子，其实就是爱自己，当一个人非常爱自己的时候，就失去了爱别人的能力。
• 自尊心，不卑不亢没有错，但是发展到不能说我不好，不能伤害我，就有问题了

• 自己做主：凡事控制支配
• “治理万物”被罪性拉成了凡事都想控制支配。
• 对孩子好，也会有罪性在里面：贪图虚浮的荣耀，孩子让自己有面子。
• 罪性无时无刻不在影响、牵引、驱动着我们，并且不知不觉中我们会为自己找很多借口。

• 专爱自己：取悦自己，不能让自己不舒服
• 婚外情：只为满足自己，不求考虑对家人和孩子带来的伤害



第三课：爱的能力

•单元1：罪的表现
• 堕落后：脱离了真善美（光）的源头

• 光被驱逐，心就黑暗了，黑暗就是光的缺乏。
• 理性：也变成了为了自己的好处而着想，为自己找借口。
• 感觉：都脱离不了自我中心，相互应酬中都喜欢谎言。
• 良知：败坏了，不起作用了。
• 喜好：不再爱神，专爱自己。
• 意志：自由意志已经被自我捆绑，不再真正自由了。

• 也就是，只有犯罪的自由，没有不犯罪的自由了。
• 拒绝恶习的意志力很薄弱，但是取悦自己的意志力是非常坚强的。

• 双方都被罪辖制，都是常常扩大别人对自己的亏欠，缩小自己的责任，都在
索取（你要给我，我配得，你要让我高兴）
• 婚姻中的问题，不是技巧的问题，而是心的问题，病根在罪。
• 与人关系的破裂只是病症，与神关系破裂才是病根。



第三课：爱的能力

•单元2：新的生命
• 耶稣基督的救赎（换心）

• 神啊，你创造了我们，我们的灵魂焦躁不安，直到遇着你方能安息。（奥
古斯丁） 为什么？

• 因为我们是为了神而造的，所以必须回到神的里面，才能得到爱的泉源，
才能解决婚姻中不求自己的益处的问题
• 【结 36:26-27】我也要赐给你们一个新心，将新灵放在你们里面。又从你们的肉
体中除掉石心，赐给你们肉心。我必将我的灵放在你们里面，使你们顺从我的律例，
谨守遵行我的典章。

• 自以为是自由的，其实方方面面都被自我捆绑的，这源于罪，源于我们悖逆神。

• 耶稣被钉十字架就完成了救赎的工作，但是只有当我们接受耶稣的时候，
这个救赎的功效才能发生在我们身上
• 【加 2:20】我已经与基督同钉十字架，现在活着的不再是我，乃是基督在我里面活
着；并且我如今在肉身活着，是因信 神的儿子而活，他是爱我，为我舍己。

• 如今，我们是新造的人，且有圣灵内住，所以，就慢慢有了顺服神话语的能力，顺
服真理的能力。这才是真正解决婚姻问题的途径。



第三课：爱的能力

•单元2：新的生命
• 被圣灵重生的证据：

• 从原本不在乎神心意的光景，变成了一个在于神心意的人了。
• 并不是说人在教会里就是重生了，而是要在基督里。

• 重生的人，是愿意追求神、顺服神，愿意凡事让神高兴，凡事以神为中心。
• 信仰：就是恢复并建立与神之间的亲密的关系

• 基督来，不是为了满足人的私欲（利用神），而是为了解决人的生命本质
的问题，解决灵魂永恒归宿的问题。

• 圣灵的力量，在帮助我们对抗罪性的拉力
• 这就是圣灵和肉体的征战，也是十字架的道路，新生命长大的过程，是成

圣的过程。
• （奥古斯丁）能从过去愚拙的享乐中释放出来是何等快乐的事。

• 【罗 12:2】不要效法这个世界，只要心意更新而变化，叫你们察验何为 神的善良、
纯全、可喜悦的旨意。

• 在圣灵的光照、追求真理、追求神的过程中，也会不断改变旧有的习惯，不断成长，
喜乐服侍，谦卑相处。



第四课：爱的能力

•单元1：取悦对象
• 和主的关系是改变我们婚姻以及其它关系的关键点

• 当我们面对不可爱的人，如何继续爱下去，就在于我们和主的关系。

• 当想放弃的时候，先来到神的面前，寻求神的心意，寻求神的帮助。
• 我们是属于主的，我们是一定要满足主的心意，时刻想到要讨主喜悦。

• 就连我们话语权都是属于主，不能想说什么就说什么。

• 与配偶互动之前，先与主互动（效法主、赐下爱、领受恩典），然后再
把从主而来的爱和恩典，给予配偶和周围的人。

• 在我们的生活以及各种关系的互动中，耶稣如果是缺席的，那么就会
出问题的。（思考：耶稣在你生命中的分量又多重？）
• 我们是在教会里，还是在基督里？

• 靠修身养性是脱离不了罪的捆绑的，只有依靠神，常存讨神喜悦的心



第四课：爱的能力

•单元1：取悦对象
• 得胜婚姻关系的秘诀（1）

• 保守自己在真理的爱中（受到真理的遮盖和保护）

• 【彼前 3:1-2】你们作妻子的要顺服自
己的丈夫。这样，若有不信从道理的丈
夫，他们虽然不听道，也可以因妻子的
品行被感化过来，这正是因看见你们有
贞洁的品行和敬畏的心。

• 取悦神（讨神喜悦）和敬畏神（怕神伤
心），是我们抵挡诱惑、得胜的力量。

• 我活着，不是为了让自己高兴而活，而
是为了让神高兴而活。



第四课：爱的能力

•单元2：不以恶还恶
• 我们是光是盐，恶来到我们这里就应当消失。不能以恶还恶，否则恶只

会扩散。
• 【彼前 3:9-11】不以恶报恶、以辱骂还辱骂，倒要祝福，因你们是为此蒙召，

好叫你们承受福气。因为经上说：“人若爱生命，愿享美福，须要禁止舌头、
不出恶言，嘴唇不说诡诈的话；也要离恶行善，寻求和睦，一心追赶。

• 操炼：当事情来的时候，用真理来面对，不要用原来的思想来面对。

• 基督徒不是生活在各种规条和禁令中，最重要的是，我要让神高兴，应
当是很积极、主动、自由、喜乐的生命的体现。

• 圣灵会帮助我们，神会调动万事万物，给我制造很多机会，来让我们讨
他的喜悦。



第四课：爱的能力

•单元3：拒绝扩大负面
• 我们不是要讲理，而是要讲真理。但也不能只讲真理，还要注意此时对

方的感受和需要。
• 有时候，对方找你谈话，不是要寻求我们的意见，只是寻求我们的理解。此时，

我们多一些聆听和理解。

• 得胜婚姻关系的秘诀（2）

• 治死自哀自怜的想法
• 【彼前 5:8-9】8 务要谨守、警醒，因为你们的仇敌魔鬼，如同吼叫的狮子，

遍地游行，寻找可吞吃的人。9 你们要用坚固的信心抵挡它，因为知道你们
在世上的众弟兄也是经历这样的苦难。

• 软弱时，仅仅宣告是不够的，要在真理里，要常用真理跟自己的心说话，耳
朵也需要常听到真理（圣经）。

• 小心你期望落空时，许多负面思想就出来了。这就是软弱、易被吞吃的时候。



第四课：爱的能力

•单元3：拒绝扩大负面
• 得胜婚姻关系的秘诀（2）

• 治死自哀自怜的想法
• 我们常常把一件小事上升到证明对方是否爱我的高度，上纲上线，一旦期望

落空，就会有负面情绪，然后会不自觉的扩大自己的负面情绪，进而自哀自
怜。这个时候要紧急刹车，回到真理里面。

• 爱，是超越个人的那个小小的逻辑的。（逻辑很多时候是不在真理里的，真
理是大于逻辑的）

• 用真理来斥责谎言（撒旦会利用你的逻辑来欺骗你：你做的这些都没有意义）
• 【约壹 2:16-17】16 因为凡世界上的事，就像肉体的情欲，眼目的情欲，并今生的骄傲，

都不是从父来的，乃是从世界来的。17 这世界和其上的情欲都要过去，惟独遵行 神旨
意的，是永远常存。

• 自哀自怜的负面情绪，不仅危害婚姻关系，还危害各种关系以及事工。
• 要时刻警醒，第一时间用真理抵挡。做工的果效都在神，神会纪念我们所有的服事。

• 对主忠心，就是永恒的果效，不要以看得见的果效定成败。只要出于讨神喜悦的动机，
这个本身就是成功。



第四课：爱的能力

•单元4：爱的能力向上支取
• 我们常有爱枯干的时候，爱不下去了。

• 这个时候，向爱的源头祷告，求圣灵加添爱，跟主的爱接上线，支取
爱，让自己能继续给予别人爱。

• 其实，自哀自怜的根源依然在于，只是爱的索取。



第五课：爱的互动

•单元1：提出期望而不强求
• 爱的互动——沟通

• 【太 19:6】夫妻不再是两个人，乃是一体的了。

• 爱的五种语言：口头上的肯定；帮忙做事情；送礼物；身体的亲密；
花时间在一起。
• 了解配偶喜好哪种语言，然后用配偶喜欢的方式满足他。但不要用这些来定

义爱，来索取和强求，来衡量对方是否爱我，否则很容易陷入自哀自怜。

• 可以表达期望，但表达期望的时候，要具体一些。
• 两个人是不一样的，不要让对方猜，更不要因此就认为对方不在意自己。表

达期望，对方立马回应，这本身就是爱。

• 但表达了期望，对方没有达到，也不要强求，给予恩慈。

• 一生一世，恩慈相待。



第五课：爱的互动

•单元2：正面沟通
• 【箴 15:1】回答柔和，使怒消退；言语暴戾，触动怒气。

• 沟通原则：情 感 奇 激

• 事情：以恩典的态度，简单的提出事情的经过
• 恩典：一开始就假设对方不是故意的、是有苦衷的、或者是忽略了。

• 感受：以正面的方式，说出自己真实的感受
• 正面：用中性的字眼，不定罪。

• 期望：以疑问或恳请的方式，说出自己的期望
• 不强求，所以是请求：可不可以？

• 激励：以激励对方的方式，表示对方的回应是自己想要的
• 心存感激：如果你能这样的话，我会很开心、高兴

• 以上并非僵硬的公式，只是一个需要长期的操练的方向。



第五课：爱的互动

•单元2：正面沟通
• 温柔的操练

• 温柔：得到控制的力量。

• 发泄怒气是一股力量，一股没有受到控制的力量。没有受到控制的力
量，一定是带来破坏、摧毁。
• 【加 6:1】弟兄们，若有人偶然被过犯所胜，你们属灵的人就当用温柔的心

把他挽回过来，又当自己小心，恐怕也被引诱。



第五课：爱的互动

•单元3：切忌唠叨
• 当我们看不到配偶改变的时候，不要唠叨

• 唠叨是没有用的，唠叨也是一种控制欲。

• 每个人都有自己的意志，不是靠着唠叨就能够改变对方的。

• 如果不是原则的问题，就要学会：

• 顺服在上帝的主权之下

• 用平静的心，做该做的事，不把快乐建筑在对方是不是改变上面。

• 可以提醒，但不要唠叨。提醒一次
两次，如没有作用，就不要再说了：
忍耐、接纳、祷告、等待。

• 不要靠自己的力量改变他，承认：
我是改变不了他的。然后，把改变
对方的主权和时间表交在神的手里。



第六课：小心解读

•单元1：解读不一定正确
• 解读不同 → 情绪不同 → 行为不同

• 常常反思，我的解读，真的就是最后的事实吗？

• 刻意脱下负面解读的习惯：

• 1、常常考虑对方与自己的不同；
• 之所以常常倾向于负面解读，是因为自以为是：我理解的一定正确，甚至不

听解释。

• 2、考虑彼此的成长环境的不同，曾经受到的影响；
• 不懂得浪漫，不等于不爱我。

• 3、要考虑罪性的拉力；
• 罪性的影响远远大于原生家庭的影响。

• 例如：服事人就是服事人，神喜悦就好，不要贪图从人那里来的肯定、安慰
和回应。



第六课：小心解读
• 刻意脱下负面解读的习惯：

• 3、要考虑罪性的拉力；
• 【弗 2:1-3】1 你们死在过犯罪恶之中，他叫你们活过来。2 那时，你们在

其中行事为人，随从今世的风俗，顺服空中掌权者的首领，就是现今在悖逆
之子心中运行的邪灵。3 我们从前也都在他们中间，放纵肉体的私欲，随着
肉体和心中所喜好的去行，本为可怒之子，和别人一样。

• 【弗 1:13】13 你们既听见真理的道，就是那叫你们得救的福音，也信了基
督，既然信他，就受了所应许的圣灵为印记。

脱去错误的影响

接受真理的影响



第六课：小心解读

•单元2：承认自己的有限



第六课：小心解读

•单元2：承认自己的有限
• 刻意脱下负面解读的习惯：

• 3、要考虑罪性的拉力；
• 索取爱的状态，会让自己越来越不可爱。同时，对方的爱又是有限的，当爱

不下去了，就会自哀自怜。而爱神爱人的时候，会让自己越来越可爱。

• 4、常常考虑到对方的需要；
• 遇到抱怨时，我们常倾向于防卫自己，不会考虑自己是否真的忽略了什么。

• 自己的防卫机制：时刻准备着对抗，把对方的一点抱怨解读成对自己的否定。

• 5、要考虑自己的有限；
• 亲眼所看也不一定是事实，所以哪怕亲眼所见，也需要沟通，不要自以为是。

• 沟通，听对方解释，除非有确实的证据，否则要学会接受解释。



第七课：长久忍耐

•单元1：改变心中的看重
• 人和人的不同本是很丰富的，但是因着自我中心，常常会有冲突。

• 很多影响冲突的因素：

• 做事的方式不同；价值观不同；期望不同；解读不同；说话语调；

• 坚持程度：你坚持到什么时候，决定了你们的冲突到什么时候。
• 并不是每样冲突都可以平息，特别是牵涉到核心价值不同时，这个不是可以

靠着沟通解决的。例如：属世和属灵的冲突。

• 冲突：可以解决/不可解决（忍耐）

• 神的爱不是无限纵容，是不能脱离他的公义圣洁的，凡事包容忍耐，
要在“不喜欢不义”的原则里，并且要有智慧。



第七课：长久忍耐

•单元1：改变心中的看重
• 【罗 8:28-29】28 我们晓得万事都互相效力，叫爱 神的人得益处，

就是按他旨意被召的人。29 因为他预先所知道的人，就预先定下效法
他儿子的模样，使他儿子在许多弟兄中作长子。

• 效法耶稣的模样，就会得益处，不是属世的益处，而是属灵的益处。

• 我们自己的规划，和神对我们的规划不合拍的时候，我们就会痛苦。
很多时候，不是一祷告，神就会立刻挪开我们的难处，而是，神要借
着这个难处来帮助、操练我们。

• 我们看重的是什么？如果我们没有“效法耶稣”的追求和看重，是很难
忍耐环境的。

• 忍耐：跟内心有乐意献上的服事心态有关。



第七课：长久忍耐

•单元1：改变心中的看重
• 操练忍耐的秘诀：

• 1、效法主对我的忍耐
• 和配偶互动之前，先和主互动：主没有按我的过犯来待我，这就是他对我的
恒久忍耐。

• 2、看配偶，要看得合乎真理
• 我们都可能常常被罪性习惯驱动，都不是完全人，也不是恶人，是正在成圣
过程中的人。明白这点，就能从原本的高期望中被释放出来，有了饶恕。

• （施工中，有所不便，敬请原谅）：神一直在做工，神在每个人身上做的工，
是一定会做成的，这会带给我们很大的安慰和盼望。

• 3、改变心中的看重
• 【彼前 2:19-21】19 倘若人为叫良心对得住 神，就忍受冤屈的苦楚，这是

可喜爱的。20 你们若因犯罪受责打，能忍耐，有什么可夸的呢？但你们若因
行善受苦，能忍耐，这在 神看是可喜爱的。21 你们蒙召原是为此，因基督
也为你们受过苦，给你们留下榜样，叫你们跟随他的脚踪行。



第七课：长久忍耐

•单元2：接纳不同
• 3、改变心中的看重

• 当配偶抱怨时，要改变焦点：

• 看重满足对方的需要，而不是看重为自己辩解。（防卫机制）
• 错误观念：把任性当作个性。

• 在外工作一天，回家就想放松，但放松不等于手机、游戏、电视等。放纵不
是放松！

• 【罗 15:1-3】1 我们坚固的人应该担代不坚固人的软弱，不求自己
的喜悦。2 我们各人务要叫邻舍喜悦，使他得益处，建立德行。3 因
为基督也不求自己的喜悦，
• 只有健康的人才会去服事不健康的人。也只有不健康的人才需要被服事。



第七课：长久忍耐

•单元2：接纳不同
• 4、记住自己光明子女的身份

• 当配偶攻击时，不要以恶还恶，要遏止恶的扩散。

• 5、接纳彼此的不同

• 不同，其实都是相对的。
• 对方在你眼里是不同的，你在别人眼里也是不同的。

• 很多都是生活习惯的问题。我们可以有自己特殊的习惯，但是这个习
惯尽量不要影响到他人，否则就是捆绑了，比如洁癖。



第七课：长久忍耐

•单元3：省察内心的欲望
• 6、操练发怒时省察内心的欲望

• 自己为什么生气，自己看重的究竟是什么？

• 常常思想主为我们忍受的苦。与主为我所做的相比，我所做所受的一
切都不是牺牲，而是神给我们的特权与尊荣。

• 代表基督来爱配偶，不是我们的牺牲，是我们的特权。

• 服事主（奉献），不是我们的牺牲，是我们的特权。

• 感谢主，人生这么短暂，让我们有机会服事你。

• 珍惜我们做夫妻的日子，用主赐给我们的爱，好好爱。



第七课：长久忍耐

•单元4：拆穿不能控制脾气的谎言
• 7、不是控制不了脾气，而是愿意还是不愿意

• 跟配偶发脾气，暂时不会有什么严重后果，所以不愿意忍耐。

• 愿不愿意忍耐，也跟你是否看重有关。

• 为什么不愿意控制？因为人发脾气有一种发泄的快感。（自我中心）

• 先甘后苦？还是先苦后甘？有些后果是无法承担和弥补的。

• 8、喊暂停是有必要的

• 在愤怒中，会说一些没有造就的话，说一些会后悔的话，这个时候暂
停一下，等平静之后再谈。

• 孩子的叛逆，是从人叛逆神的罪性来的，要从小操练折服这种叛逆。
但是管教一定要是在爱里（接纳）的管教。

• 父母偶尔有失控的时候，要及时道歉，孩子会明白父母也不过是人。



第七课：长久忍耐

•单元5：披上基督的义
• 9、面对批评时，披上基督的义

• 【西 1:22】但如今他藉着基督的肉身受死，叫你们与自己和好，都
成了圣洁，没有瑕疵，无可责备，把你们引到自己面前。
• 神是在基督里接纳了我们，把基督的圣洁归给（算作）我们了。

• 面对批评的时候，要紧紧抓住这个因信称义的真理，避免自己受对方言语上
的伤害，耿耿于怀。

• 我们的价值，不是配偶定的，而是神定的，天父接纳了我们，不需要别人的
肯定来证明自己的价值，因此我们得释放，可以有自由继续爱对方。

• 人心里所受的伤害，是非常主观的。（生理的伤害是客观的）
• 跟自己看重什么有关；跟自己没有用真理保护自己有关；

• 垃圾桶只装垃圾，珠宝盒放珠宝（真理），那么，你看自己是什么呢？你愿
意把什么放进心里呢？



第八课：爱的饶恕

•单元1：操练饶恕
• 【太 6:14-15】14 “你们饶恕人的过犯，你们的天父也必饶恕你们的

过犯；15 你们不饶恕人的过犯，你们的天父也必不饶恕你们的过犯。”

• 饶恕应该是生活的常态，饶恕的根基是来自于神已经饶恕了我们。

• 饶恕从来不是能力，而是“意愿”的问题。

• 一想起，就饶恕（打地鼠：随时随地的争战和操练）

• 【可 11:25】你们站着祷告的时候，若想起有人得罪你们，就当饶恕
他，好叫你们在天上的父，也饶恕你们的过犯。

• 沉浸回想在过去的伤害中，不会得医治，只会越来越苦毒。这就叫没
有护卫自己的心。只有定睛在主给你的恩典中，才能走出伤害。

• 虽然饶恕，但是痛苦的记忆和感受依然会出现，这是需要时间操练的。



第八课：爱的饶恕

•单元2：饶恕不等于纵容犯罪
• 饶恕意味着“不憎恨”，但不代表你要包容他的罪恶

• 虽然饶恕，但是被伤害的关系需要时间重新建立，犯罪了，就要谦卑
的伏在他犯罪的后果下，要靠着主的力量去面对和等待。

• 允许犯罪的一方还有机会去犯罪，就是纵容罪恶。比如家暴，就建议
先分居。不仅是对受伤害一方的保护，也是对施暴方的保护。

• 受伤害，不要到处找人说，说一次其实就是加深一次。

• 既然饶恕，也要尽量克制自己少翻旧账。

• 来到神的面前，可以倾述，但不是控告，而是以愿意的心去寻求神的
帮助。



第九课：爱的合一（性）

•单元1：性是圣洁的
• 【创 2:24】因此，人要离开父母与妻子连合，二人成为一体。

• 一体：非比寻常的亲密关系，追求彼此身心灵合一，直到死亡才能分开。

• 性所表达的含义：爱，【信任、接纳、忠贞】

• 圣经如何看性：

• 是神所造的；是圣洁、美好的；只有夫妻才能享有；具有排他性；属
于道德层面。

• 性关系的动机（爱是不求自己的益处）：

• 是为了向配偶表达爱；是为了满足配偶的欲望；繁衍后代。

• 【林前 7:3】丈夫当用合宜之份待妻子，妻子待丈夫也要如此。

• 不合真理的态度：

• 在性关系上表现出冷漠、被动、拒绝。



第九课：爱的合一（性）

•单元1：性是圣洁的
• 【林前 7:4-5】4 妻子没有权柄主张自己的身子，乃在丈夫；丈夫也

没有权柄主张自己的身子，乃在妻子。

• 合神心意的态度：

• 是带给配偶欢愉；不强求得到欢愉。

• 性，是一种需要？还是一种欲望？

• 性是可以控制的欲望。
• 要看配偶的欲望为需要，要看自己的欲望为欲望。

• 过圣洁的生活，手淫牵扯到思想上的肮脏污秽，是不可以的。

• 自己的性高潮是副产品，并不是主要目标。

• 婚姻里的性欢愉：不是罪恶的；是被鼓励和期待的；不是不属灵的；
和合神心意的。



第九课：爱的合一（性）

•单元2：享受亲密
• 性的欢愉，过程中：双方都要有激情、要全神贯注、要开放沟通。

• 夫妻性生活不协调：可能跟彼此有许多没有解决的冲突有关。

• 性生活里常出现的问题：夫妻欲望不同。

• 享受亲密的性：

• 不要把注意力放在自己的表现上，把注意力放在享受亲密的过程。

• 抵挡黄色内容的诱惑：

• 我活着不再为取悦自己，而是取悦主。在不断的征战中，重获自由。

• 追求成圣，是要付出努力和代价的，是需要刻意操练的。
• 不看、不听、不想，刻意远离。【提后 2:22】你要逃避少年的私欲

• 不能放弃，屡败屡战，努力去过圣洁生活。


	Slide 1: 盟 约 之 爱
	Slide 2: 第一课：爱的根基
	Slide 3: 第一课：爱的根基
	Slide 4: 第一课：爱的根基
	Slide 5: 第一课：爱的根基
	Slide 6: 第一课：爱的根基
	Slide 7: 第一课：爱的根基
	Slide 8: 第一课：爱的根基
	Slide 9: 第一课：爱的根基
	Slide 10: 第一课：爱的根基
	Slide 11: 第一课：爱的根基
	Slide 12: 第二课：爱的动机
	Slide 13: 第二课：爱的动机
	Slide 14: 第三课：爱的能力
	Slide 15: 第三课：爱的能力
	Slide 16: 第三课：爱的能力
	Slide 17: 第三课：爱的能力
	Slide 18: 第三课：爱的能力
	Slide 19: 第四课：爱的能力
	Slide 20: 第四课：爱的能力
	Slide 21: 第四课：爱的能力
	Slide 22: 第四课：爱的能力
	Slide 23: 第四课：爱的能力
	Slide 24: 第四课：爱的能力
	Slide 25: 第五课：爱的互动
	Slide 26: 第五课：爱的互动
	Slide 27: 第五课：爱的互动
	Slide 28: 第五课：爱的互动
	Slide 29: 第六课：小心解读
	Slide 30: 第六课：小心解读
	Slide 31: 第六课：小心解读
	Slide 32: 第六课：小心解读
	Slide 33: 第七课：长久忍耐
	Slide 34: 第七课：长久忍耐
	Slide 35: 第七课：长久忍耐
	Slide 36: 第七课：长久忍耐
	Slide 37: 第七课：长久忍耐
	Slide 38: 第七课：长久忍耐
	Slide 39: 第七课：长久忍耐
	Slide 40: 第七课：长久忍耐
	Slide 41: 第八课：爱的饶恕
	Slide 42: 第八课：爱的饶恕
	Slide 43: 第九课：爱的合一（性）
	Slide 44: 第九课：爱的合一（性）
	Slide 45: 第九课：爱的合一（性）

