
每 日 经 文
SHARE GOD’S WORD



﹝原文直译﹞「要敬重你的父亲和母亲，这是第一条带应许的诫命：使
你亨通，在地上长寿。」
﹝背景注解﹞神藉摩西所颁给以色列人的十条诫命，是刻在两块石版上
(申四13；五7~21)；有的学者说，头块石版上刻了头四条“有关神的诫
命”，第二块石版上刻了后六条“人际关系的诫命”；但也有的学者认
为每块刻五条。「当孝敬父母」是十诫中的第五条，无论是刻在第一块
石版上，或是刻在第二块石版上，都是人际关系中的第一条诫命，也是
人际关系中惟一带着应许的诫命。



﹝文意注解﹞「要用心灵和诚实拜祂」：当时的人将敬拜变成外
表与形式，斤斤计较地点和祭物，而忽略了里面敬拜的实际，故
主耶稣在此有意将『心灵』与敬拜的『地点』相对，『诚实』与
敬拜的『祭物』相对，指出『灵』乃是敬拜地点的实际，『真诚』
乃是祭物的实际。
「父要这样的人拜祂」：『要』字原文有『寻找』的意思；神一
直在寻找『这样的人』，可见如此敬拜神的人不多。



“心灵”原文是“灵”，“诚实”原文是“真理”。
意思是神是灵，信他的人要在圣灵和真理里敬拜他。
这也表明，信徒要在圣灵的感动和指引下，靠着圣经启示的真理
来敬拜神。



这是说我们的『所行』（即行事为人），要与我们的『所是』
（即基督徒的身份）相配，才不致违背神呼召我们的原意。
神呼召我们，并不是要我们离开世界，乃是要我们在世界中，照
着神恩召「行事为人」。



『谦虚和温柔』是对待别人。
『忍耐和宽容』是接受别人的对待。
有爱心才能使谦虚，温柔，忍耐，宽容，成为可能。
而且信徒不是只在一、两件事上显出这样的美德，而是在「凡事」
上都要如此。



『联络』是维系已有的关系；众信徒相处时，难免有歧见和误会，
总要以和平的绳索把众人捆在一起。
『竭力』有不断奋力地作，只许成功不许失败的含意；『保守』
是指守住已经拥有的事物，以免失落或改变。
在我们每一个信徒里面的灵是一位，任何叫信徒与信徒分离的事，
都是违背、得罪这位圣灵的。



“凡敬畏耶和华的”主要指以色列之外的外邦人。
“大小”是指年龄，而不是指身材或社会地位。
意思是无论以色列人还是外邦人，无论年长还是年幼，一切敬畏
耶和华的，都必蒙赐福！



敬畏耶和华的人，大有依靠，神若帮助他，就没有人可以抵挡。
受到邪恶攻击时，那人的儿女在神翅膀的荫下也有避难所。



智慧，指心智的成长。
身量，指身体的成长。
神喜爱他的心，指属灵的成长。
人喜爱他的心，指社交的成长。
耶稣这四个方面的成长是均衡的，是合神心意的，也是基督徒

父母教养孩童的榜样。



「恶人」与神为敌，不从其「计谋」，就是不认同他们的思想。
「罪人」指射箭不中的人，他们偏离正道、习以为常，不站其
「道路」，就是不效法他们的行为。
「亵慢人」心高气傲，自以为是，对遵循神的教训的人一味冷嘲
热讽，不坐其「座位」，就是不与他们联合。
「计谋、道路、座位」代表「思想、行为、联合」，程度不断加
深。



「惟喜爱耶和华的律法」意指单单爱慕神的话，喜欢领受神话语
中的教训。
「昼夜思想」意指浸沉于神的话中，不分日夜时刻思想神的话。
「这人便为有福」意指神的话极其宝贵，能给人带来永远的福气。



「他要像一颗树，栽在溪水旁」意指不断吸取水分，满有生命的供应。
「按时候结果子」『果子』是指内在生命的流露和表显；好树自然结出
好的果子，并且在该结果子的季节，总不会找不着果子。
「叶子也不枯干」指他的生活行为，必然良善且持久不变。
「凡他所作的，尽都顺利」这里的『顺利』并非指外面的境遇一帆风顺，
没有苦难；乃是指里面的心境一直蒙主保守，在主里有喜乐与平安。



「但祢」原文是充满感情、强调的语气。当大卫把目光转离令人
胆战心惊的环境和敌人，重新注目于神、数算神的恩典的时候，
就突破了人生的灰暗。
「四围的盾牌」比喻神完全的保护。
「抬起头来」指在神眼前蒙恩，恢复尊严。



他虽早已知道信徒的苦楚，但还要我们向他祈求。因他愿意我们
寻求他，亲近他，与他建立关系，而不是远离他。所以，我们的
求告，他必应允。
「圣山」指锡安山，也就是「大卫城」，神的约柜在那里。



本篇因这一句话，被称为“早晨的祷告”。大卫虽然被许多仇敌
攻击，却能“躺下睡觉，”就证明他实在倚靠神，得了他的平安。
他知道：“耶和华亲爱的，必叫他安然睡觉”(诗一二七2)。信徒
的平安不在乎外面的环境，乃在乎心中的境况。



“我的好处不在你以外。”更可作：“除你以外，我再没有好
处。”



“别神”指假神。在大卫时代外邦人所拜的巴力、大衮等都属此
类。今天，凡是在我们心里占去应属神的位置的东西，都可以称
之为“别神”。
“所浇奠的"，应该是祭拜“别神"的仪式，将血当成祭物浇献在
其面前。
那些选择“别神”的人将在愁苦中，而诗人从真神那里所得到的
都是好处。



“心肠”指思想，“警戒”原文作“管教”。
这里指的是神的引导，神的引导并不是勉强人，而是一面从外面
「指教」我们，一面从里面「警戒」我们。



创造宇宙万有的神竟然愿意成为「我的产业」，我们在这短暂的
今生还需要追求什么呢？然而人却很难抵挡各样的世界的诱惑，
总是舍弃「上好」，追求「次好、不好」的。
「是我杯中的份」：『杯中的份』指所该得和享受的福分；意指
我心所宝贵、所享受的乃是神自己。
「我所得的，你为我持守」：『所得的』指一生经营的收获；意
指凡神所赏赐给我的，神也必为我保守。



「我的心欢喜」：指我的魂因尊主为大而欢喜快乐(参路一46)。
「我的灵快乐」：指我的灵以神我的救主为乐(参路一47)。
「我的肉身也要安然居住」：指我的肉身活在世上虽然有苦难，
却在主里面有平安(参约十六33)。
我们若能倚靠神，按神的旨意生活行动，身、心、灵就必得着

平安与喜乐。



『生命的道路』指通神之路，就是主耶稣基督；神已将基督启示
给我们，祂就是道路、真理、生命(参约十四6)。
这条生命的道路将我们引向满足的喜乐和永远的福乐。这恩典

是神所赐的，是人不能被夺去的。



本句为大卫祈求神的保护。
“瞳人”为纤细易受损伤的器官，最应保护爱惜。
“翅膀的荫下”可指雌鸟护庇其雏，也可指约柜上天使基路伯的
双翼，象征神“保护的大能”。



大卫用来称颂神的9个词，都是他在旷野躲避扫罗的经历，是他被追赶的
人生里结出的生命的果子。「岩石」、「山寨」、「盘石」、「盾牌」、
「高台」都是保护的象征；「救主」有「避难所」的意思；「角」是力
量的象征。大卫在一个又一个的难处当中不断经历神、认识神，同样，
我们在人生旷野中的经历，也能把「神」从一个遥不可及的抽象概念，
变成「我所投靠」(2节)的「活神」(46节)。我们在旷野中的经历越多，
对神是「我的力量」就体会得越深(1节)，就越能看神是「当赞美的」(3
节)，越有信心去「求告」(3节)祂。



神对待人的法则，是「你们用什么量器量给人，也必用什么量器
量给你们」（太七2），「你们愿意人怎样待你们，你们也要怎样
待人」（太七12）。同样，我们愿意神怎样待我们，我们也要怎
样对待神的话语。
这里的“慈爱”、“完全”、“清洁”，并非说人已有这些长

处，而是强调人应努力达到的目标。



『诸天和穹苍』指人眼所能看见的天空和布满日月星辰的太空。『荣耀』
形容神的伟大。『手段』形容神的能力无限。
神是借着祂所创造的宇宙、大自然(包括人类本身)向人们启示祂自己，

这是在任何时间、地点，人人均可领受的启示。宇宙的浩瀚无际如同一
部展开的书，是人人都能研读、察看的。神就是这本书的作者。
当人看见神所造的「诸天」和「穹苍」，就不能不承认宇宙中有一位

创造者；并且认识到自己的微小。



『律法』重在指规范人思想和行为的条例。『全备』意指面面俱
全，没有遗漏不足之处。
「能苏醒人心」指律法能使人的心思转向神。
『法度』指神所证实的真理，『确定』指清楚明确，没有似是

而非之处。
「能使愚人有智慧」指使人有得救的智慧。



『况且』意指除此之外，尚有更大的好处；『你的仆人』泛指所
有神的儿女；『因此受警戒』意指因着神话中的亮光，受到警告、
劝戒和规正。
「守着这些便有大赏」意指越多得着神的话语，并且遵守话中的
教训，便会越多得着极大的赏赐，益处无穷。



『任意妄为的罪』指神未曾命令，却自作主张，随心所欲而行的罪。这
里指求神管制并阻止我，叫我不致胆大包天，擅自为所欲为。
「不容这罪辖制我」指不让任意妄为的罪胜过我，使我不受它的操纵。
「我便完全」这里的『完全』并不是指行为上全然无罪，而是指存心动
机上的完全，没有故意犯罪。
「免犯大罪」意指免得我犯藐视神的大罪。



『磐石』意指稳固不动摇的依靠。
『救赎主』意指拥有权柄和能力，可以将人从罪的辖制底下赎回，使其
获得自由者。
「愿我口中的言语，心里的意念，在你面前蒙悦纳」表明诗人所求的就
是在日常生活中有清洁的言语和思想。这个祈祷总的来说是普遍性的，
为所有的人树立了榜样。
连接上文可见，神并不要人只停留在不犯罪上，而是要活出在神面前
「蒙悦纳」的人生。



神对地球和上面的一切，包括所有的居民都拥有主权，不管人是
否已经认识神，他们「都属耶和华」，因为神「创造诸世界」，
又「用祂权能的命令托住万有」(来一2~3)，所以人都当来亲近祂。



「耶和华的山」指锡安山，「祂的圣所」指会幕，都是象征与神亲近的
地方。人要与神亲近，必须付上代价。
首先是必须「手洁心清」，即不但外面行为圣洁，还要心里动机纯正。
其次是必须「不向虚妄」，即与神之间有正确的关系。远离空虚、没

有价值的偶像。
还有必须「不怀诡诈」，即与人之间有正确的关系。不以诡诈待人。



「敬畏耶和华」就是把神当作神，与神建立正确的关系。
只有「敬畏耶和华」（12节）的人，才有智慧进行正确的选择。

因为「敬畏耶和华是智慧的开端」。
敬畏神的人，因有神的保佑，必安然居住，不怕灾祸。
敬畏耶和华的人，不但自己生活蒙福，连儿孙都能在神的应许

中蒙福。



『亮光』指黑暗中的指路明灯，使人知道何去何从。
『拯救』指危难中的解救，虽然屡次陷入重围，仍安然无恙。
『性命的保障』指性命交关时的避难所。
有神作我的亮光、拯救、保障，人还能把我怎样呢？我必无所畏
惧。



「有一件事」意指在他心目中最重要的一件事。
「我曾求耶和华，我仍要寻求」意指自从我认识了神，一直到现
在，不停地求神答应并成全我的一件事。
「就是一生一世住在耶和华的殿中」意指我有生之年，盼望能与
神同住、同行。
「瞻仰他的荣美」意指一直不离开神的面光，仰望并注目于他。
「在他的殿里求问」意指与他的祷告、交通不间断。



人若不将神「所当得的荣耀归给祂」，就会把神的荣耀归给假神
或自己，这是神最憎恶的。
「以圣洁的妆饰敬拜耶和华」直译是「要敬拜那圣洁荣耀的耶和
华」



「洪水」特指挪亚时代的大洪水，形容巨大的动荡。
但不管世界如何动荡不安，神始终「坐着为王」，掌管自然和历
史，并将「力量」和「平安」赐给属祂的人。这会给人带来极大
的安全感。
因此，不管环境如何可怕，我们都可以放心，因为掌管环境的乃
是我们的父神，他要让我们在风暴中经历祂的大能，得享基督里
的平安。



神的怒气是短暂的，但祂的恩典却是长久的。对于在管教中真诚
悔改的人，神的「怒气不过是转眼之间」，一旦我们一宿「哭
泣」，向神认罪悔改，神就赦免人的罪，使人「早晨欢呼」。但
对于悖逆顽梗、不肯悔改的人，神的怒气却是永远的。



诗人以亲身经历见证了一个罪得赦免的人是何等有福，他的生命
也最有意义。
「遮盖」的工作只有神去做才是有效且使人有福的。但神的「遮
盖」不是忽略、遮掩，而是因为人认罪悔改，「心里没有诡诈」
的意思就是诚实面对自己，真实地在神面前认罪悔改。
所以「赦免其过」、「不算为有罪」的前提是人肯认罪悔改。



「虔诚人」不是不犯罪的人，而是犯了罪以后知道寻求神的人。
「当趁你可寻找的时候]，不是指神的空暇，是指人的灵魂有所
准备的时候。神一直在敞开胸怀等候我们，无论何时、何地，只
要我们肯诚实悔改，机会便会到来。
如此，当大灾难来临的时候，也可及时躲避，得神的保护。



『诸天』指天空、太空和第三层天；『命』指口中的言语，因万物是凭
神的话而被造的；『万象』指日、月、星辰；『口中的气』指圣灵的运
行，神的创造大工是借着神的灵所成就的。
「祂说有，就有」意指神是使无变为有的神，只要祂的一句话，原来所
没有的就成为有。
「命立，就立」意指祂是凭权能的命令托住万有的神，只要祂的一句话，
原来所不能站立的就坚立了。
这两节经文都是讲神是创造者，他用他的话语创造万有，全地都在神的
权柄之下。



『那国』表面上指的是以色列国，但实际也可应用在凡尊重真神、
以真神为立国之本的国家。
『那民』即神所拣选的产业，指的是以色列民，但也可应用在新
约的信徒，就是教会身上。
所以凡以教会为家，属神的百姓，都是有福的。



意指我要时常屈膝颂扬神，我的嘴唇必不断地赞美祂。
大卫所有的经历都一直向他证明，人所遭遇的事无论有多绝望，

仍然在神手中(三十一15)，因此，我们要凡事谢恩，时时称颂。



『仰望』指信靠、依赖。
『光荣』和『蒙羞』意思相对。
人若将眼目专注在自己身上，必然低头蒙羞；反之，转眼注目于
神，必然昂首挺胸，满有光彩。



本节解释神如何拯救诗人脱离一切的恐惧和患难：乃是差遣祂的
使者，作我们随时的帮助和保护。
“耶和华的使者”也可指耶和华自己，神亲自保护属祂的人。



信仰最可靠的证据就是亲身的体会。没有基督徒个人的经验，基
督教就只是一套理论而已。只有理论的信仰是不能救人的。
因此，诗人以过来人的身份劝告人，应当品尝主，即经历神，便
可体验出祂是何等的美好，而品尝祂的方法便是『信靠祂』，将
自己全然交托给祂，这是人蒙福的道路。



『敬畏祂』意思是唯恐触犯祂，害怕惹祂生气，而人最令祂不喜
悦的，就是不信任祂；
诗人因经历了神的救恩，就更深地认识了神，知道神必然照着

祂的信实看顾祂的百姓。



『少壮狮子』意指外在条件良好的人，譬如身体强壮，智力充足，
家境丰厚等。
『不缺』是因为凡所祈求的，都必得着答应。
因此本句意指像少壮的狮子那样条件优越的，仍有缺乏的时候。

但敬畏耶和华的人，不缺任何好处。



神拯救的对象不是义人或行善的人，乃是真正悔改的人。这是基
督教独特的救恩观。世人都是罪人，不能凭自己的努力解决罪，
惟有认罪悔改才能得着神的赦免。

世界既然与神为敌，神的儿女必然在世界「多有苦难」。
神没有应许我们不遭遇苦难，却应许拯救我们「脱离这一切」。
正如主耶稣对门徒们所说的：「在世上，你们有苦难；但你们可
以放心，我已经胜了世界」（约十六33）



虽然世人都犯了罪，但神怜悯我们，愿意给人一条出路，就是
「投靠祂」，接受神儿子宝血的救赎，如此才能「必不至定罪」。



「慈爱、信实、公义、判断」都是神的性情，「诸天、穹苍」比
喻无法测度，「高山」比喻无法动摇，「深渊」比喻无法探究。
神的性情不但如此伟大、而且何其宝贵，凡寻求祂的人都能得拯
救。



生命的源头，指肉身和属灵的生命，以及今生和永生的源头。神
不但是生命的源头，也赋予生命一切的意义。
「在祢的光中，我们必得见光」，意思是在神的光照之下，我们
的人生才有喜乐、圣洁和真理。



大卫劝诫三千年前的年轻人对恶事「不要」心怀不平、对恶人「也不要」
生出嫉妒。
今天我们也常常为离弃神的人活得潇洒自在而「心怀不平」，为不敬

虔的人成功致富而「生出嫉妒」，叹息自己徒然遵行神的旨意。
世人更是羡慕恶人，他们虽然也会「不平、嫉妒」，但并不是因为公

义，而是因为自己没有机会腐败、没有条件作恶。
大卫却凭着丰富的人生经验提醒他们：要向前看，因为那些人「如草快
被割下，又如青菜快要枯干」（2节）；更要「耐性等候」神（7、9
节），因为时候到了，我们就知道，倚靠神的人才是最有福的。



「倚靠耶和华」、「以耶和华为乐」，才能面对恶人暂时的兴旺
而不心浮气躁。
人之所以能「倚靠耶和华」、「以耶和华为乐」，不是根据自

己的意志，也不是因为勉强、惧怕，而是因为尝过了「主恩的滋
味」，所以从心里享受神的同在。
「以耶和华为乐」的人，所追求的都是神的旨意，所以神必然
「将你心里所求的赐给你」。



「当将你的事交托耶和华」，就是把我们的重担完全卸给神。
诗人笃定地告诉我们：只要把重担卸给神，神就会做，神出手，
事情就会解决。



这不是说，钱越少越好，也不是说义人就不可以富余。而是说，
义人在世上虽有软弱，终必得享福乐；恶人虽有万贯家产，却无
法得到真正的福乐。



“义人的脚步被耶和华立定”，不是指神机械决定人的举手投足，
乃是意味神全然支持、引导敬虔人。敬虔人也有跌倒之时，但神
必不袖手旁观，必赐人力量，使其重新站立。



“窄如手掌”，即四指之宽。“全然虚幻”，指一瞬间的事。
从古至今，所有的人都是匆匆而来，忙忙碌碌；又匆匆而走，

转眼成空，什么都没留下，什么都没带走。
可怜今天许多信徒也跟着世人「忙乱」，岂不也是「幻影」和

「枉然」吗？明明「不知将来有谁收取」，却还是习惯性地「积
蓄财宝」，到底是「为谁辛苦为谁忙」呢？
但这两节经文并不是不让我们工作、积蓄，而是让我们能够明

白神的心意，多做属灵的事，多作有意义的事！



直译是「我默然，我不开口，因为这是祢做的」。
既然我们的神是全能、全知、慈爱、公义的神，我们就当知道

「我所遭遇的是出于祢」。
因为所有的遭遇都是经过神的手量给我们的，目的是为了管教或
造就。所以当「默然不语」地顺服祂量给自己的一切际遇，放心
地把自己交在祂的手中。



只有经历过旷野的干旱、炎热，才能体会鹿对溪水的「切慕」。
只有经历过人生的旷野，才能像诗人一样「渴想神」，体会到人
生不能没有神，就像鹿不能离开溪水一样。



当我们「忧闷、烦躁」的时候，应当省察自己的「心」，整天盯
着环境和难处，只会徒增烦闷，只有「仰望神」才能得着帮助。



诗人白天靠着神的帮助走出险境，夜晚向神感恩歌颂。
神白日守护圣徒，夜晚与圣徒在祷告中相交。
愿我们都能成为蒙恩感恩的人，愿我们与神之间的关系也能如此
和谐。



“避难所”，是在危险时提供荫庇的地方。“力量”，是在软弱
时给予我们勇气。“随时的帮助”，是在环境中能得到及时、可
靠的帮助。
能信靠这样一位神，真是我们一生最美的祝福！



大卫所求的不只是罪得赦免，更是求神“为我造清洁的心”，即
不沾染罪恶的心，他知道这清洁的心不是人能靠自己拥有的，惟
有神才能“造”。“使我里面重新有正直的灵”，即渴慕与神恢
复亲密的交通。信徒只有借着与主相交才能使灵更新，而活在世
界中会使人的灵日益迟钝。



神所喜欢的是忧伤且谦卑的灵，患难时能仰望祂，犯了罪能忏悔，
这比甚么祭物都令神欢喜。
人的罪无论大小，只要里面有了“忧伤痛悔的心”，愿意回转

归向神，神必不轻看！



『神的永能』是指神无限的能力，从万物的被造和存在，例如星
辰排列的奇妙等就可看出；
『神性』是指神的本性和特征，从万物的所是和情景，例如人有
良心和道德伦常等就可推知。
故人若放弃成见，都不能不承认宇宙确有一位主宰，我们的神！
神虽是『明明可知』的，却是『眼不能见』的。所以我们行事为
人，应当凭着信心，而不可凭着眼见。



人们为何不感觉神的同在和能力？乃是罪的阻隔。
在耶和华岂有难成的事吗？凡靠着他进到神面前的人，他都能拯
救到底，因为他是长远活着，替他们祈求。但如果心里偏向罪孽，
主必不听祷告，我们认罪悔改，祷告必蒙神垂听，神必开路。



这是神呼唤人回转。虽然人无法倚靠自己「心意更新而变化」，
也无法从罪恶的辖制中自我拯救，但回转是必要的、行动是必须
的！
故此，我们当有这爱人灵魂的心志，不单单爱弟兄姊妹，也应关
心那些仍未得着救恩的人，期望藉着福音的工作，领他们得着新
的生命。



马丁路德称本节为『福音的缩影』:(1)神是爱的源头;(2)爱的对象：
是人，是一切的人;(3)爱的方法：赐独生子;(4)爱的果效：人肯相
信;(5)爱的收获：不至灭亡，反得永生。



主为我们受死，并不是因为我们『配』，却是在我们还作罪人的
时候为我们死；在此表明祂的死并非被动履行义务，乃是主动彰
显神爱。既然在我们还作罪人的时候，神的爱就已经显明了；如
今我们是祂的儿女，无疑地神必定更加丰盛地爱我们了。



承认而不隐瞒自己的罪行，反蒙神赦免并遮盖其罪过；不刻意找
理由为自己清洗不义，反而蒙神洗净一切的不义。



心里相信，是在神面前相信神藉著叫耶稣从死里复活而立祂为基
督、为救主了；口里承认，是在人面前承认众人所藐视、所弃绝
的耶稣是万有的主。这两者乃是我们称义和得救的条件。



相信意即接受耶稣基督，「作神的儿女」：就是人有了神的生命
和性情。人并非生来就是神的儿女，惟有藉著接待基督，才能获
得作神的儿女的权利。



『在基督里』指相信接受基督，与祂在神的生命中联合；『新造
的人』与旧造的肉体相对；『旧事』指从前在旧造(肉体)里的生
活、习性、爱好、行事、历史。
不是我这个人有了多少的改变，我才算是一个新造的人；只要我
是在基督里，我就是一个新造的人。



『我的平安』指『基督的平安』:(1)是因着人享受主的救恩，而产
生的一种心境的平安;(2)是里面的平安，全然不在乎外在的环
境;(3)是指人与神、并人与人之间的一种相安相和的状况。
主的同在，乃是真平安的根基和确据。



『阿爸』的原文是亚兰文，『父』的原文是希腊文，两者都是父
亲的意思，合起来呼叫，倍感亲切、甜美。
我们与神的关系，既是因内里生命而有的父子关系，故我们能坦
然无惧的进到神的面前，而毋需像仍在律法之下为奴隶的宗教徒，
那样顾忌、拘束、战战兢兢，惟恐触犯了神。我们对神如此亲切、
甜美的感觉，乃是里面所承受『儿子的灵』生发的功效。



耶稣基督乃是得救惟一的门路，在神面前人不能自救，也不能救
别人。宗教不能救我们，善行也不能救我们，只有靠基督才能救
我们。神给人的救恩就是人必须『信耶稣是基督，是神的儿子』，
这样『就可以因祂的名得生命』


	Slide 1
	Slide 2: ﹝原文直译﹞「要敬重你的父亲和母亲，这是第一条带应许的诫命：使你亨通，在地上长寿。」 ﹝背景注解﹞神藉摩西所颁给以色列人的十条诫命，是刻在两块石版上(申四13；五7~21)；有的学者说，头块石版上刻了头四条“有关神的诫命”，第二块石版上刻了后六条“人际关系的诫命”；但也有的学者认为每块刻五条。「当孝敬父母」是十诫中的第五条，无论是刻在第一块石版上，或是刻在第二块石版上，都是人际关系中的第一条诫命，也是人际关系中惟一带着应许的诫命。
	Slide 3: ﹝文意注解﹞「要用心灵和诚实拜祂」：当时的人将敬拜变成外表与形式，斤斤计较地点和祭物，而忽略了里面敬拜的实际，故主耶稣在此有意将『心灵』与敬拜的『地点』相对，『诚实』与敬拜的『祭物』相对，指出『灵』乃是敬拜地点的实际，『真诚』乃是祭物的实际。 「父要这样的人拜祂」：『要』字原文有『寻找』的意思；神一直在寻找『这样的人』，可见如此敬拜神的人不多。 
	Slide 4: “心灵”原文是“灵”，“诚实”原文是“真理”。      意思是神是灵，信他的人要在圣灵和真理里敬拜他。 这也表明，信徒要在圣灵的感动和指引下，靠着圣经启示的真理来敬拜神。 
	Slide 5: 这是说我们的『所行』（即行事为人），要与我们的『所是』（ 即基督徒的身份）相配，才不致违背神呼召我们的原意。 神呼召我们，并不是要我们离开世界，乃是要我们在世界中，照着神恩召「行事为人」。 
	Slide 6: 『谦虚和温柔』是对待别人。 『忍耐和宽容』是接受别人的对待。   有爱心才能使谦虚，温柔，忍耐，宽容，成为可能。   而且信徒不是只在一、两件事上显出这样的美德，而是在「凡事」上都要如此。 
	Slide 7:  『联络』是维系已有的关系；众信徒相处时，难免有歧见和误会，总要以和平的绳索把众人捆在一起。   『竭力』有不断奋力地作，只许成功不许失败的含意；『保守』是指守住已经拥有的事物，以免失落或改变。   在我们每一个信徒里面的灵是一位，任何叫信徒与信徒分离的事，都是违背、得罪这位圣灵的。
	Slide 8:  “凡敬畏耶和华的”主要指以色列之外的外邦人。  “大小”是指年龄，而不是指身材或社会地位。   意思是无论以色列人还是外邦人，无论年长还是年幼，一切敬畏耶和华的，都必蒙赐福！
	Slide 9: 敬畏耶和华的人，大有依靠，神若帮助他，就没有人可以抵挡。受到邪恶攻击时，那人的儿女在神翅膀的荫下也有避难所。
	Slide 10: 智慧，指心智的成长。 身量，指身体的成长。 神喜爱他的心，指属灵的成长。 人喜爱他的心，指社交的成长。     耶稣这四个方面的成长是均衡的，是合神心意的，也是基督徒父母教养孩童的榜样。 
	Slide 11: 「恶人」与神为敌，不从其「计谋」，就是不认同他们的思想。 「罪人」指射箭不中的人，他们偏离正道、习以为常，不站其「道路」，就是不效法他们的行为。 「亵慢人」心高气傲，自以为是，对遵循神的教训的人一味冷嘲热讽，不坐其「座位」，就是不与他们联合。 「计谋、道路、座位」代表「思想、行为、联合」，程度不断加深。 
	Slide 12:  「惟喜爱耶和华的律法」意指单单爱慕神的话，喜欢领受神话语中的教训。 「昼夜思想」意指浸沉于神的话中，不分日夜时刻思想神的话。 「这人便为有福」意指神的话极其宝贵，能给人带来永远的福气。
	Slide 13: 「他要像一颗树，栽在溪水旁」意指不断吸取水分，满有生命的供应。 「按时候结果子」『果子』是指内在生命的流露和表显；好树自然结出好的果子，并且在该结果子的季节，总不会找不着果子。 「叶子也不枯干」指他的生活行为，必然良善且持久不变。 「凡他所作的，尽都顺利」这里的『顺利』并非指外面的境遇一帆风顺，没有苦难；乃是指里面的心境一直蒙主保守，在主里有喜乐与平安。 
	Slide 14: 「但祢」原文是充满感情、强调的语气。当大卫把目光转离令人胆战心惊的环境和敌人，重新注目于神、数算神的恩典的时候，就突破了人生的灰暗。 「四围的盾牌」比喻神完全的保护。 「抬起头来」指在神眼前蒙恩，恢复尊严。 
	Slide 15:  他虽早已知道信徒的苦楚，但还要我们向他祈求。因他愿意我们寻求他，亲近他，与他建立关系，而不是远离他。所以，我们的求告，他必应允。 「圣山」指锡安山，也就是「大卫城」，神的约柜在那里。
	Slide 16:  本篇因这一句话，被称为“早晨的祷告”。大卫虽然被许多仇敌攻击，却能“躺下睡觉，”就证明他实在倚靠神，得了他的平安。他知道：“耶和华亲爱的，必叫他安然睡觉”(诗一二七2)。信徒的平安不在乎外面的环境，乃在乎心中的境况。
	Slide 17:  “我的好处不在你以外。”更可作：“除你以外，我再没有好处。”
	Slide 18:  “别神”指假神。在大卫时代外邦人所拜的巴力、大衮等都属此类。今天，凡是在我们心里占去应属神的位置的东西，都可以称之为“别神”。   “所浇奠的"，应该是祭拜“别神"的仪式，将血当成祭物浇献在其面前。   那些选择“别神”的人将在愁苦中，而诗人从真神那里所得到的都是好处。
	Slide 19:  “心肠”指思想，“警戒”原文作“管教”。   这里指的是神的引导，神的引导并不是勉强人，而是一面从外面「指教」我们，一面从里面「警戒」我们。
	Slide 20:  创造宇宙万有的神竟然愿意成为「我的产业」，我们在这短暂的今生还需要追求什么呢？然而人却很难抵挡各样的世界的诱惑，总是舍弃「上好」，追求「次好、不好」的。   「是我杯中的份」：『杯中的份』指所该得和享受的福分；意指我心所宝贵、所享受的乃是神自己。 「我所得的，你为我持守」：『所得的』指一生经营的收获；意指凡神所赏赐给我的，神也必为我保守。
	Slide 21: 「我的心欢喜」：指我的魂因尊主为大而欢喜快乐(参路一46)。 「我的灵快乐」：指我的灵以神我的救主为乐(参路一47)。 「我的肉身也要安然居住」：指我的肉身活在世上虽然有苦难，却在主里面有平安(参约十六33)。     我们若能倚靠神，按神的旨意生活行动，身、心、灵就必得着平安与喜乐。 
	Slide 22: 『生命的道路』指通神之路，就是主耶稣基督；神已将基督启示给我们，祂就是道路、真理、生命(参约十四6)。    这条生命的道路将我们引向满足的喜乐和永远的福乐。这恩典是神所赐的，是人不能被夺去的。 
	Slide 23:  本句为大卫祈求神的保护。   “瞳人”为纤细易受损伤的器官，最应保护爱惜。   “翅膀的荫下”可指雌鸟护庇其雏，也可指约柜上天使基路伯的双翼，象征神“保护的大能”。
	Slide 24: 大卫用来称颂神的9个词，都是他在旷野躲避扫罗的经历，是他被追赶的人生里结出的生命的果子。「岩石」、「山寨」、「盘石」、「盾牌」、「高台」都是保护的象征；「救主」有「避难所」的意思；「角」是力量的象征。大卫在一个又一个的难处当中不断经历神、认识神，同样，我们在人生旷野中的经历，也能把「神」从一个遥不可及的抽象概念，变成「我所投靠」(2节)的「活神」(46节)。我们在旷野中的经历越多，对神是「我的力量」就体会得越深(1节)，就越能看神是「当赞美的」(3节)，越有信心去「求告」(3节)祂。
	Slide 25:  神对待人的法则，是「你们用什么量器量给人，也必用什么量器量给你们」（太七2），「你们愿意人怎样待你们，你们也要怎样待人」（太七12）。同样，我们愿意神怎样待我们，我们也要怎样对待神的话语。     这里的“慈爱”、“完全”、“清洁”，并非说人已有这些长处，而是强调人应努力达到的目标。
	Slide 26: 『诸天和穹苍』指人眼所能看见的天空和布满日月星辰的太空。『荣耀』形容神的伟大。『手段』形容神的能力无限。     神是借着祂所创造的宇宙、大自然(包括人类本身)向人们启示祂自己，这是在任何时间、地点，人人均可领受的启示。宇宙的浩瀚无际如同一部展开的书，是人人都能研读、察看的。神就是这本书的作者。     当人看见神所造的「诸天」和「穹苍」，就不能不承认宇宙中有一位创造者；并且认识到自己的微小。 
	Slide 27:  『律法』重在指规范人思想和行为的条例。『全备』意指面面俱全，没有遗漏不足之处。 「能苏醒人心」指律法能使人的心思转向神。     『法度』指神所证实的真理，『确定』指清楚明确，没有似是而非之处。 「能使愚人有智慧」指使人有得救的智慧。
	Slide 28: 『况且』意指除此之外，尚有更大的好处；『你的仆人』泛指所有神的儿女；『因此受警戒』意指因着神话中的亮光，受到警告、劝戒和规正。 「守着这些便有大赏」意指越多得着神的话语，并且遵守话中的教训，便会越多得着极大的赏赐，益处无穷。 
	Slide 29: 『任意妄为的罪』指神未曾命令，却自作主张，随心所欲而行的罪。这里指求神管制并阻止我，叫我不致胆大包天，擅自为所欲为。 「不容这罪辖制我」指不让任意妄为的罪胜过我，使我不受它的操纵。 「我便完全」这里的『完全』并不是指行为上全然无罪，而是指存心动机上的完全，没有故意犯罪。 「免犯大罪」意指免得我犯藐视神的大罪。 
	Slide 30: 『磐石』意指稳固不动摇的依靠。 『救赎主』意指拥有权柄和能力，可以将人从罪的辖制底下赎回，使其获得自由者。 「愿我口中的言语，心里的意念，在你面前蒙悦纳」表明诗人所求的就是在日常生活中有清洁的言语和思想。这个祈祷总的来说是普遍性的，为所有的人树立了榜样。 连接上文可见，神并不要人只停留在不犯罪上，而是要活出在神面前「蒙悦纳」的人生。 
	Slide 31:  神对地球和上面的一切，包括所有的居民都拥有主权，不管人是否已经认识神，他们「都属耶和华」，因为神「创造诸世界」，又「用祂权能的命令托住万有」(来一2~3)，所以人都当来亲近祂。
	Slide 32: 「耶和华的山」指锡安山，「祂的圣所」指会幕，都是象征与神亲近的地方。人要与神亲近，必须付上代价。     首先是必须「手洁心清」，即不但外面行为圣洁，还要心里动机纯正。     其次是必须「不向虚妄」，即与神之间有正确的关系。远离空虚、没有价值的偶像。     还有必须「不怀诡诈」，即与人之间有正确的关系。不以诡诈待人。 
	Slide 33: 「敬畏耶和华」就是把神当作神，与神建立正确的关系。     只有「敬畏耶和华」（12节）的人，才有智慧进行正确的选择。因为「敬畏耶和华是智慧的开端」。     敬畏神的人，因有神的保佑，必安然居住，不怕灾祸。     敬畏耶和华的人，不但自己生活蒙福，连儿孙都能在神的应许中蒙福。 
	Slide 34: 『亮光』指黑暗中的指路明灯，使人知道何去何从。 『拯救』指危难中的解救，虽然屡次陷入重围，仍安然无恙。 『性命的保障』指性命交关时的避难所。 有神作我的亮光、拯救、保障，人还能把我怎样呢？我必无所畏惧。 
	Slide 35: 「有一件事」意指在他心目中最重要的一件事。 「我曾求耶和华，我仍要寻求」意指自从我认识了神，一直到现在，不停地求神答应并成全我的一件事。 「就是一生一世住在耶和华的殿中」意指我有生之年，盼望能与神同住、同行。 「瞻仰他的荣美」意指一直不离开神的面光，仰望并注目于他。 「在他的殿里求问」意指与他的祷告、交通不间断。 
	Slide 36:  人若不将神「所当得的荣耀归给祂」，就会把神的荣耀归给假神或自己，这是神最憎恶的。 「以圣洁的妆饰敬拜耶和华」直译是「要敬拜那圣洁荣耀的耶和华」
	Slide 37: 「洪水」特指挪亚时代的大洪水，形容巨大的动荡。 但不管世界如何动荡不安，神始终「坐着为王」，掌管自然和历史，并将「力量」和「平安」赐给属祂的人。这会给人带来极大的安全感。 因此，不管环境如何可怕，我们都可以放心，因为掌管环境的乃是我们的父神，他要让我们在风暴中经历祂的大能，得享基督里的平安。
	Slide 38: 神的怒气是短暂的，但祂的恩典却是长久的。对于在管教中真诚悔改的人，神的「怒气不过是转眼之间」，一旦我们一宿「哭泣」，向神认罪悔改，神就赦免人的罪，使人「早晨欢呼」。但对于悖逆顽梗、不肯悔改的人，神的怒气却是永远的。
	Slide 39:  诗人以亲身经历见证了一个罪得赦免的人是何等有福，他的生命也最有意义。   「遮盖」的工作只有神去做才是有效且使人有福的。但神的「遮盖」不是忽略、遮掩，而是因为人认罪悔改，「心里没有诡诈」的意思就是诚实面对自己，真实地在神面前认罪悔改。 所以「赦免其过」、「不算为有罪」的前提是人肯认罪悔改。
	Slide 40:  「虔诚人」不是不犯罪的人，而是犯了罪以后知道寻求神的人。         「当趁你可寻找的时候]，不是指神的空暇，是指人的灵魂有所准备的时候。神一直在敞开胸怀等候我们，无论何时、何地，只要我们肯诚实悔改，机会便会到来。     如此，当大灾难来临的时候，也可及时躲避，得神的保护。
	Slide 41: 『诸天』指天空、太空和第三层天；『命』指口中的言语，因万物是凭神的话而被造的；『万象』指日、月、星辰；『口中的气』指圣灵的运行，神的创造大工是借着神的灵所成就的。 「祂说有，就有」意指神是使无变为有的神，只要祂的一句话，原来所没有的就成为有。 「命立，就立」意指祂是凭权能的命令托住万有的神，只要祂的一句话，原来所不能站立的就坚立了。 这两节经文都是讲神是创造者，他用他的话语创造万有，全地都在神的权柄之下。 
	Slide 42: 『那国』表面上指的是以色列国，但实际也可应用在凡尊重真神、以真神为立国之本的国家。 『那民』即神所拣选的产业，指的是以色列民，但也可应用在新约的信徒，就是教会身上。 所以凡以教会为家，属神的百姓，都是有福的。  
	Slide 43:  意指我要时常屈膝颂扬神，我的嘴唇必不断地赞美祂。     大卫所有的经历都一直向他证明，人所遭遇的事无论有多绝望，仍然在神手中(三十一15)，因此，我们要凡事谢恩，时时称颂。
	Slide 44: 『仰望』指信靠、依赖。 『光荣』和『蒙羞』意思相对。 人若将眼目专注在自己身上，必然低头蒙羞；反之，转眼注目于神，必然昂首挺胸，满有光彩。 
	Slide 45:  本节解释神如何拯救诗人脱离一切的恐惧和患难：乃是差遣祂的使者，作我们随时的帮助和保护。     “耶和华的使者”也可指耶和华自己，神亲自保护属祂的人。
	Slide 46: 信仰最可靠的证据就是亲身的体会。没有基督徒个人的经验，基督教就只是一套理论而已。只有理论的信仰是不能救人的。 因此，诗人以过来人的身份劝告人，应当品尝主，即经历神，便可体验出祂是何等的美好，而品尝祂的方法便是『信靠祂』，将自己全然交托给祂，这是人蒙福的道路。 
	Slide 47:  『敬畏祂』意思是唯恐触犯祂，害怕惹祂生气，而人最令祂不喜悦的，就是不信任祂；     诗人因经历了神的救恩，就更深地认识了神，知道神必然照着祂的信实看顾祂的百姓。
	Slide 48:  『少壮狮子』意指外在条件良好的人，譬如身体强壮，智力充足，家境丰厚等。    『不缺』是因为凡所祈求的，都必得着答应。       因此本句意指像少壮的狮子那样条件优越的，仍有缺乏的时候。但敬畏耶和华的人，不缺任何好处。
	Slide 49:  神拯救的对象不是义人或行善的人，乃是真正悔改的人。这是基督教独特的救恩观。世人都是罪人，不能凭自己的努力解决罪，惟有认罪悔改才能得着神的赦免。   世界既然与神为敌，神的儿女必然在世界「多有苦难」。 神没有应许我们不遭遇苦难，却应许拯救我们「脱离这一切」。正如主耶稣对门徒们所说的：「在世上，你们有苦难；但你们可以放心，我已经胜了世界」（约十六33）
	Slide 50:  虽然世人都犯了罪，但神怜悯我们，愿意给人一条出路 ，就是「投靠祂」，接受神儿子宝血的救赎，如此才能「必不至定罪」。
	Slide 51: 「慈爱、信实、公义、判断」都是神的性情，「诸天、穹苍」比喻无法测度，「高山」比喻无法动摇，「深渊」比喻无法探究。    神的性情不但如此伟大、而且何其宝贵，凡寻求祂的人都能得拯救。
	Slide 52:  生命的源头，指肉身和属灵的生命，以及今生和永生的源头。神不但是生命的源头，也赋予生命一切的意义。   「在祢的光中，我们必得见光」，意思是在神的光照之下，我们的人生才有喜乐、圣洁和真理。
	Slide 53:  大卫劝诫三千年前的年轻人对恶事「不要」心怀不平、对恶人「也不要」生出嫉妒。     今天我们也常常为离弃神的人活得潇洒自在而「心怀不平」，为不敬虔的人成功致富而「生出嫉妒」，叹息自己徒然遵行神的旨意。     世人更是羡慕恶人，他们虽然也会「不平、嫉妒」，但并不是因为公义，而是因为自己没有机会腐败、没有条件作恶。 大卫却凭着丰富的人生经验提醒他们：要向前看，因为那些人「如草快被割下，又如青菜快要枯干」（2节）；更要「耐性等候」神（7、9节），因为时候到了，我们就知道，倚靠神的人才是最
	Slide 54:  「倚靠耶和华」、「以耶和华为乐」，才能面对恶人暂时的兴旺而不心浮气躁。     人之所以能「倚靠耶和华」、「以耶和华为乐」，不是根据自己的意志，也不是因为勉强、惧怕，而是因为尝过了「主恩的滋味」，所以从心里享受神的同在。   「以耶和华为乐」的人，所追求的都是神的旨意，所以神必然「将你心里所求的赐给你」。
	Slide 55: 「当将你的事交托耶和华」，就是把我们的重担完全卸给神。   诗人笃定地告诉我们：只要把重担卸给神，神就会做，神出手，事情就会解决。 
	Slide 56: 这不是说，钱越少越好，也不是说义人就不可以富余。而是说，义人在世上虽有软弱，终必得享福乐；恶人虽有万贯家产，却无法得到真正的福乐。
	Slide 57: “义人的脚步被耶和华立定”，不是指神机械决定人的举手投足，乃是意味神全然支持、引导敬虔人。敬虔人也有跌倒之时，但神必不袖手旁观，必赐人力量，使其重新站立。
	Slide 58:  “窄如手掌”，即四指之宽。“全然虚幻”，指一瞬间的事。     从古至今，所有的人都是匆匆而来，忙忙碌碌；又匆匆而走，转眼成空，什么都没留下，什么都没带走。     可怜今天许多信徒也跟着世人「忙乱」，岂不也是「幻影」和「枉然」吗？明明「不知将来有谁收取」，却还是习惯性地「积蓄财宝」，到底是「为谁辛苦为谁忙」呢？     但这两节经文并不是不让我们工作、积蓄，而是让我们能够明白神的心意，多做属灵的事，多作有意义的事！
	Slide 59:  直译是「我默然，我不开口，因为这是祢做的」。     既然我们的神是全能、全知、慈爱、公义的神，我们就当知道「我所遭遇的是出于祢」。 因为所有的遭遇都是经过神的手量给我们的，目的是为了管教或造就。所以当「默然不语」地顺服祂量给自己的一切际遇，放心地把自己交在祂的手中。
	Slide 60:  只有经历过旷野的干旱、炎热，才能体会鹿对溪水的「切慕」。只有经历过人生的旷野，才能像诗人一样「渴想神」，体会到人生不能没有神，就像鹿不能离开溪水一样。
	Slide 61: 当我们「忧闷、烦躁」的时候，应当省察自己的「心」，整天盯着环境和难处，只会徒增烦闷，只有「仰望神」才能得着帮助。
	Slide 62: 诗人白天靠着神的帮助走出险境，夜晚向神感恩歌颂。 神白日守护圣徒，夜晚与圣徒在祷告中相交。 愿我们都能成为蒙恩感恩的人，愿我们与神之间的关系也能如此和谐。
	Slide 63:  “避难所”，是在危险时提供荫庇的地方。“力量”，是在软弱时给予我们勇气。“随时的帮助”，是在环境中能得到及时、可靠的帮助。 能信靠这样一位神，真是我们一生最美的祝福！
	Slide 64:  大卫所求的不只是罪得赦免，更是求神“为我造清洁的心”，即不沾染罪恶的心，他知道这清洁的心不是人能靠自己拥有的，惟有神才能“造”。“使我里面重新有正直的灵”，即渴慕与神恢复亲密的交通。 信徒只有借着与主相交才能使灵更新，而活在世界中会使人的灵日益迟钝。
	Slide 65:  神所喜欢的是忧伤且谦卑的灵，患难时能仰望祂，犯了罪能忏悔，这比甚么祭物都令神欢喜。     人的罪无论大小，只要里面有了“忧伤痛悔的心”，愿意回转归向神，神必不轻看！
	Slide 66: 『神的永能』是指神无限的能力，从万物的被造和存在，例如星辰排列的奇妙等就可看出； 『神性』是指神的本性和特征，从万物的所是和情景，例如人有良心和道德伦常等就可推知。 故人若放弃成见，都不能不承认宇宙确有一位主宰，我们的神！ 神虽是『明明可知』的，却是『眼不能见』的。所以我们行事为人，应当凭着信心，而不可凭着眼见。 
	Slide 67: 人们为何不感觉神的同在和能力？乃是罪的阻隔。 在耶和华岂有难成的事吗？凡靠着他进到神面前的人，他都能拯救到底，因为他是长远活着，替他们祈求。但如果心里偏向罪孽，主必不听祷告，我们认罪悔改，祷告必蒙神垂听，神必开路。 
	Slide 68: 这是神呼唤人回转。虽然人无法倚靠自己「心意更新而变化」，也无法从罪恶的辖制中自我拯救，但回转是必要的、行动是必须的！ 故此，我们当有这爱人灵魂的心志，不单单爱弟兄姊妹，也应关心那些仍未得着救恩的人，期望藉着福音的工作，领他们得着新的生命。 
	Slide 69: 马丁路德称本节为『福音的缩影』:(1)神是爱的源头;(2)爱的对象：是人，是一切的人;(3)爱的方法：赐独生子;(4)爱的果效：人肯相信;(5)爱的收获：不至灭亡，反得永生。
	Slide 70: 主为我们受死，并不是因为我们『配』，却是在我们还作罪人的时候为我们死；在此表明祂的死并非被动履行义务，乃是主动彰显神爱。既然在我们还作罪人的时候，神的爱就已经显明了；如今我们是祂的儿女，无疑地神必定更加丰盛地爱我们了。
	Slide 71: 承认而不隐瞒自己的罪行，反蒙神赦免并遮盖其罪过；不刻意找理由为自己清洗不义，反而蒙神洗净一切的不义。
	Slide 72: 心里相信，是在神面前相信神藉著叫耶稣从死里复活而立祂为基督、为救主了；口里承认，是在人面前承认众人所藐视、所弃绝的耶稣是万有的主。这两者乃是我们称义和得救的条件。
	Slide 73: 相信意即接受耶稣基督，「作神的儿女」：就是人有了神的生命和性情。人并非生来就是神的儿女，惟有藉著接待基督，才能获得作神的儿女的权利。
	Slide 74: 『在基督里』指相信接受基督，与祂在神的生命中联合；『新造的人』与旧造的肉体相对；『旧事』指从前在旧造(肉体)里的生活、习性、爱好、行事、历史。 不是我这个人有了多少的改变，我才算是一个新造的人；只要我是在基督里，我就是一个新造的人。 
	Slide 75: 『我的平安』指『基督的平安』:(1)是因着人享受主的救恩，而产生的一种心境的平安;(2)是里面的平安，全然不在乎外在的环境;(3)是指人与神、并人与人之间的一种相安相和的状况。 主的同在，乃是真平安的根基和确据。 
	Slide 76: 『阿爸』的原文是亚兰文，『父』的原文是希腊文，两者都是父亲的意思，合起来呼叫，倍感亲切、甜美。 我们与神的关系，既是因内里生命而有的父子关系，故我们能坦然无惧的进到神的面前，而毋需像仍在律法之下为奴隶的宗教徒，那样顾忌、拘束、战战兢兢，惟恐触犯了神。我们对神如此亲切、甜美的感觉，乃是里面所承受『儿子的灵』生发的功效。 
	Slide 77: 耶稣基督乃是得救惟一的门路，在神面前人不能自救，也不能救别人。宗教不能救我们，善行也不能救我们，只有靠基督才能救我们。神给人的救恩就是人必须『信耶稣是基督，是神的儿子』，这样『就可以因祂的名得生命』

