《每日经文》2024
 

————————————————————
 
【弗 6:3】要孝敬父母，使你得福，在世长寿。这是第一条带应许的诫命。
 
﹝原文直译﹞「要敬重你的父亲和母亲，这是第一条带应许的诫命：使你亨通，在地上长寿。」
﹝背景注解﹞神藉摩西所颁给以色列人的十条诫命，是刻在两块石版上(申四13；五7~21)；有的学者说，头块石版上刻了头四条“有关神的诫命”，第二块石版上刻了后六条“人际关系的诫命”；但也有的学者认为每块刻五条。「当孝敬父母」是十诫中的第五条，无论是刻在第一块石版上，或是刻在第二块石版上，都是人际关系中的第一条诫命，也是人际关系中惟一带着应许的诫命。
 
————————————————————
 
【约 4:23】时候将到，如今就是了，那真正拜父的，要用心灵和诚实拜他，因为父要这样的人拜他。 

﹝文意注解﹞「要用心灵和诚实拜祂」：当时的人将敬拜变成外表与形式，斤斤计较地点和祭物，而忽略了里面敬拜的实际，故主耶稣在此有意将『心灵』与敬拜的『地点』相对，『诚实』与敬拜的『祭物』相对，指出『灵』乃是敬拜地点的实际，『真诚』乃是祭物的实际。
「父要这样的人拜祂」：『要』字原文有『寻找』的意思；神一直在寻找『这样的人』，可见如此敬拜神的人不多。
 
————————————————————
 
【约 4:24】神是个灵，所以拜他的，必须用心灵和诚实拜他。”
 
“心灵”原文是“灵”，“诚实”原文是“真理”。    
意思是神是灵，信他的人要在圣灵和真理里敬拜他。
这也表明，信徒要在圣灵的感动和指引下，靠着圣经启示的真理来敬拜神。
 
————————————————————
 
【弗 4:1】既然蒙召，行事为人就当与蒙召的恩相称。
 
这是说我们的『所行』（即行事为人），要与我们的『所是』（ 即基督徒的身份）相配，才不致违背神呼召我们的原意。
神呼召我们，并不是要我们离开世界，乃是要我们在世界中，照着神恩召「行事为人」。
 
————————————————————
 
【弗 4:2】凡事谦虚、温柔、忍耐，用爱心互相宽容，
 
『谦虚和温柔』是对待别人。
『忍耐和宽容』是接受别人的对待。
  有爱心才能使谦虚，温柔，忍耐，宽容，成为可能。
  而且信徒不是只在一、两件事上显出这样的美德，而是在「凡事」上都要如此。
 
————————————————————
 
【弗 4:3】用和平彼此联络，竭力保守圣灵所赐合而为一的心。
 
  『联络』是维系已有的关系；众信徒相处时，难免有歧见和误会，总要以和平的绳索把众人捆在一起。
  『竭力』有不断奋力地作，只许成功不许失败的含意；『保守』是指守住已经拥有的事物，以免失落或改变。
  在我们每一个信徒里面的灵是一位，任何叫信徒与信徒分离的事，都是违背、得罪这位圣灵的。
 
————————————————————
 
【诗 115:13】凡敬畏耶和华的，无论大小，主必赐福给他。
 
  “凡敬畏耶和华的”主要指以色列之外的外邦人。
 “大小”是指年龄，而不是指身材或社会地位。
  意思是无论以色列人还是外邦人，无论年长还是年幼，一切敬畏耶和华的，都必蒙赐福！
 
————————————————————
 
【箴 14:26】敬畏耶和华的，大有倚靠，他的儿女，也有避难所。
 
  敬畏耶和华的人，大有依靠，神若帮助他，就没有人可以抵挡。受到邪恶攻击时，那人的儿女在神翅膀的荫下也有避难所。
 
————————————————————
 
【路 2:52】耶稣的智慧和身量，并　神和人喜爱他的心，都一齐增长。
 
智慧，指心智的成长。
身量，指身体的成长。
神喜爱他的心，指属灵的成长。
人喜爱他的心，指社交的成长。
耶稣这四个方面的成长是均衡的，是合神心意的，也是基督徒父母教养孩童的榜样。
 
————————————————————
 
【诗 1:1】不从恶人的计谋，不站罪人的道路，不坐亵慢人的座位，
 
「恶人」与神为敌，不从其「计谋」，就是不认同他们的思想。
「罪人」指射箭不中的人，他们偏离正道、习以为常，不站其「道路」，就是不效法他们的行为。
「亵慢人」心高气傲，自以为是，对遵循神的教训的人一味冷嘲热讽，不坐其「座位」，就是不与他们联合。
「计谋、道路、座位」代表「思想、行为、联合」，程度不断加深。
 
————————————————————
 
【诗 1:2】惟喜爱耶和华的律法，昼夜思想，这人便为有福。
 
「惟喜爱耶和华的律法」意指单单爱慕神的话，喜欢领受神话语中的教训。
「昼夜思想」意指浸沉于神的话中，不分日夜时刻思想神的话。
「这人便为有福」意指神的话极其宝贵，能给人带来永远的福气。
 
————————————————————
 
【诗 1:3】他要像一棵树栽在溪水旁，按时候结果子，叶子也不枯干。凡他所作的尽都顺利。
 
「他要像一颗树，栽在溪水旁」意指不断吸取水分，满有生命的供应。
「按时候结果子」『果子』是指内在生命的流露和表显；好树自然结出好的果子，并且在该结果子的季节，总不会找不着果子。
「叶子也不枯干」指他的生活行为，必然良善且持久不变。
「凡他所作的，尽都顺利」这里的『顺利』并非指外面的境遇一帆风顺，没有苦难；乃是指里面的心境一直蒙主保守，在主里有喜乐与平安。
 
————————————————————
 
【诗 3:3】但你耶和华是我四围的盾牌，是我的荣耀，又是叫我抬起头来的。
 
「但祢」原文是充满感情、强调的语气。当大卫把目光转离令人胆战心惊的环境和敌人，重新注目于神、数算神的恩典的时候，就突破了人生的灰暗。
「四围的盾牌」比喻神完全的保护。
「抬起头来」指在神眼前蒙恩，恢复尊严。
 
————————————————————
 
【诗 3:4】我用我的声音求告耶和华，他就从他的圣山上应允我。
 
他虽早已知道信徒的苦楚，但还要我们向他祈求。因他愿意我们寻求他，亲近他，与他建立关系，而不是远离他。所以，我们的求告，他必应允。
「圣山」指锡安山，也就是「大卫城」，神的约柜在那里。
 
————————————————————
 
【诗 3:5】我躺下睡觉，我醒着，耶和华都保佑我。
 
    本篇因这一句话，被称为“早晨的祷告”。大卫虽然被许多仇敌攻击，却能“躺下睡觉，”就证明他实在倚靠神，得了他的平安。他知道：“耶和华亲爱的，必叫他安然睡觉”(诗一二七2)。信徒的平安不在乎外面的环境，乃在乎心中的境况。
 
————————————————————
 
【诗 16:2】我的心哪，你曾对耶和华说：“你是我的主，我的好处不在你以外。”
 
  “我的好处不在你以外。”更可作：“除你以外，我再没有好处。”
 
————————————————————
 
【诗 16:4】以别神代替耶和华的，他们的愁苦必加增；他们所浇奠的血我不献上；我嘴唇也不提别神的名号。
 
  “别神”指假神。在大卫时代外邦人所拜的巴力、大衮等都属此类。今天，凡是在我们心里占去应属神的位置的东西，都可以称之为“别神”。
  “所浇奠的"，应该是祭拜“别神"的仪式，将血当成祭物浇献在其面前。
  那些选择“别神”的人将在愁苦中，而诗人从真神那里所得到的都是好处。
 
————————————————————
 
【诗 16:7】我必称颂那指教我的耶和华，我的心肠在夜间也警戒我。
 
  “心肠”指思想，“警戒”原文作“管教”。
  这里指的是神的引导，神的引导并不是勉强人，而是一面从外面「指教」我们，一面从里面「警戒」我们。
 
————————————————————
 
【诗 16:5】耶和华是我的产业，是我杯中的份；我所得的，你为我持守。
 
  创造宇宙万有的神竟然愿意成为「我的产业」，我们在这短暂的今生还需要追求什么呢？然而人却很难抵挡各样的世界的诱惑，总是舍弃「上好」，追求「次好、不好」的。
  「是我杯中的份」：『杯中的份』指所该得和享受的福分；意指我心所宝贵、所享受的乃是神自己。
「我所得的，你为我持守」：『所得的』指一生经营的收获；意指凡神所赏赐给我的，神也必为我保守。
 
————————————————————
 
【诗 16:9】因此，我的心欢喜，我的灵快乐，我的肉身也要安然居住。
 
「我的心欢喜」：指我的魂因尊主为大而欢喜快乐(参路一46)。
「我的灵快乐」：指我的灵以神我的救主为乐(参路一47)。
「我的肉身也要安然居住」：指我的肉身活在世上虽然有苦难，却在主里面有平安(参约十六33)。
我们若能倚靠神，按神的旨意生活行动，身、心、灵就必得着平安与喜乐。
 
————————————————————
 
【诗 16:11】你必将生命的道路指示我。在你面前有满足的喜乐，在你右手中有永远的福乐。
 
『生命的道路』指通神之路，就是主耶稣基督；神已将基督启示给我们，祂就是道路、真理、生命(参约十四6)。
   这条生命的道路将我们引向满足的喜乐和永远的福乐。这恩典是神所赐的，是人不能被夺去的。
 
————————————————————
 
【诗 17:8】求你保护我，如同保护眼中的瞳人，将我隐藏在你翅膀的荫下；
 
  本句为大卫祈求神的保护。
  “瞳人”为纤细易受损伤的器官，最应保护爱惜。
  “翅膀的荫下”可指雌鸟护庇其雏，也可指约柜上天使基路伯的双翼，象征神“保护的大能”。
 
————————————————————
 
【诗 18:2】耶和华是我的岩石，我的山寨，我的救主，我的　神，我的磐石，我所投靠的。他是我的盾牌，是拯救我的角，是我的高台。
 
大卫用来称颂神的9个词，都是他在旷野躲避扫罗的经历，是他被追赶的人生里结出的生命的果子。「岩石」、「山寨」、「盘石」、「盾牌」、「高台」都是保护的象征；「救主」有「避难所」的意思；「角」是力量的象征。大卫在一个又一个的难处当中不断经历神、认识神，同样，我们在人生旷野中的经历，也能把「神」从一个遥不可及的抽象概念，变成「我所投靠」(2节)的「活神」(46节)。我们在旷野中的经历越多，对神是「我的力量」就体会得越深(1节)，就越能看神是「当赞美的」(3节)，越有信心去「求告」(3节)祂。
 
————————————————————
 
【诗 18:25-26】25 慈爱的人，你以慈爱待他；完全的人，你以完全待他；26 清洁的人，你以清洁待他；乖僻的人，你以弯曲待他。
 
    神对待人的法则，是「你们用什么量器量给人，也必用什么量器量给你们」（太七2），「你们愿意人怎样待你们，你们也要怎样待人」（太七12）。同样，我们愿意神怎样待我们，我们也要怎样对待神的话语。
这里的“慈爱”、“完全”、“清洁”，并非说人已有这些长处，而是强调人应努力达到的目标。
 
————————————————————
 
【诗 19:1】诸天述说　神的荣耀，穹苍传扬他的手段。
 
『诸天和穹苍』指人眼所能看见的天空和布满日月星辰的太空。『荣耀』形容神的伟大。『手段』形容神的能力无限。
    神是借着祂所创造的宇宙、大自然(包括人类本身)向人们启示祂自己，这是在任何时间、地点，人人均可领受的启示。宇宙的浩瀚无际如同一部展开的书，是人人都能研读、察看的。神就是这本书的作者。
当人看见神所造的「诸天」和「穹苍」，就不能不承认宇宙中有一位创造者；并且认识到自己的微小。
 
【诗 19:7】耶和华的律法全备，能苏醒人心；耶和华的法度确定，能使愚人有智慧；
 
    『律法』重在指规范人思想和行为的条例。『全备』意指面面俱全，没有遗漏不足之处。
「能苏醒人心」指律法能使人的心思转向神。
    『法度』指神所证实的真理，『确定』指清楚明确，没有似是而非之处。
「能使愚人有智慧」指使人有得救的智慧。
 
————————————————————
 
【诗 19:11】况且你的仆人因此受警戒，守着这些便有大赏。
 
『况且』意指除此之外，尚有更大的好处；『你的仆人』泛指所有神的儿女；『因此受警戒』意指因着神话中的亮光，受到警告、劝戒和规正。
「守着这些便有大赏」意指越多得着神的话语，并且遵守话中的教训，便会越多得着极大的赏赐，益处无穷。
 
————————————————————
 
【诗 19:13】求你拦阻仆人不犯任意妄为的罪，不容这罪辖制我，我便完全，免犯大罪。
 
『任意妄为的罪』指神未曾命令，却自作主张，随心所欲而行的罪。这里指求神管制并阻止我，叫我不致胆大包天，擅自为所欲为。
「不容这罪辖制我」指不让任意妄为的罪胜过我，使我不受它的操纵。
「我便完全」这里的『完全』并不是指行为上全然无罪，而是指存心动机上的完全，没有故意犯罪。
「免犯大罪」意指免得我犯藐视神的大罪。
 
————————————————————
 
【诗 19:14】耶和华我的磐石，我的救赎主啊，愿我口中的言语，心里的意念，在你面前蒙悦纳。
 
『磐石』意指稳固不动摇的依靠。
『救赎主』意指拥有权柄和能力，可以将人从罪的辖制底下赎回，使其获得自由者。
「愿我口中的言语，心里的意念，在你面前蒙悦纳」表明诗人所求的就是在日常生活中有清洁的言语和思想。这个祈祷总的来说是普遍性的，为所有的人树立了榜样。
连接上文可见，神并不要人只停留在不犯罪上，而是要活出在神面前「蒙悦纳」的人生。
 
————————————————————
 
【诗 24:1】地和其中所充满的，世界和住在其间的，都属耶和华。
 
神对地球和上面的一切，包括所有的居民都拥有主权，不管人是否已经认识神，他们「都属耶和华」，因为神「创造诸世界」，又「用祂权能的命令托住万有」(来一2~3)，所以人都当来亲近祂。
 
————————————————————
 
【诗 24:3-4】3 谁能登耶和华的山？谁能站在他的圣所？4 就是手洁心清，不向虚妄，起誓不怀诡诈的人。
 
「耶和华的山」指锡安山，「祂的圣所」指会幕，都是象征与神亲近的地方。人要与神亲近，必须付上代价。
    首先是必须「手洁心清」，即不但外面行为圣洁，还要心里动机纯正。
    其次是必须「不向虚妄」，即与神之间有正确的关系。远离空虚、没有价值的偶像。
还有必须「不怀诡诈」，即与人之间有正确的关系。不以诡诈待人。
 
————————————————————
 
【诗 25:12-13】12 谁敬畏耶和华，耶和华必指示他当选择的道路。13 他必安然居住，他的后裔必承受地土。
 
「敬畏耶和华」就是把神当作神，与神建立正确的关系。
    只有「敬畏耶和华」（12节）的人，才有智慧进行正确的选择。因为「敬畏耶和华是智慧的开端」。
    敬畏神的人，因有神的保佑，必安然居住，不怕灾祸。
敬畏耶和华的人，不但自己生活蒙福，连儿孙都能在神的应许中蒙福。
 
————————————————————
 
【诗 27:1】耶和华是我的亮光，是我的拯救，我还怕谁呢？耶和华是我性命的保障，我还惧谁呢？
 
『亮光』指黑暗中的指路明灯，使人知道何去何从。
『拯救』指危难中的解救，虽然屡次陷入重围，仍安然无恙。
『性命的保障』指性命交关时的避难所。
有神作我的亮光、拯救、保障，人还能把我怎样呢？我必无所畏惧。

————————————————————

【诗 27:4】有一件事，我曾求耶和华，我仍要寻求：就是一生一世住在耶和华的殿中，瞻仰他的荣美，在他的殿里求问。

「有一件事」意指在他心目中最重要的一件事。
「我曾求耶和华，我仍要寻求」意指自从我认识了神，一直到现在，不停地求神答应并成全我的一件事。
「就是一生一世住在耶和华的殿中」意指我有生之年，盼望能与神同住、同行。
「瞻仰祂的荣美」意指一直不离开神的面光，仰望并注目于祂。
「在祂的殿里求问」意指与他的祷告、交通不间断。

————————————————————

【诗 29:2】要将耶和华的名所当得的荣耀归给他，以圣洁的妆饰敬拜耶和华。

  人若不将神「所当得的荣耀归给祂」，就会把神的荣耀归给假神或自己，这是神最憎恶的。
「以圣洁的妆饰敬拜耶和华」直译是「要敬拜那圣洁荣耀的耶和华」
 
————————————————————
 
【诗 29:10-11】10 洪水泛滥之时，耶和华坐着为王；耶和华坐着为王，直到永远。11 耶和华必赐力量给他的百姓，耶和华必赐平安的福给他的百姓。

「洪水」特指挪亚时代的大洪水，形容巨大的动荡。
但不管世界如何动荡不安，神始终「坐着为王」，掌管自然和历史，并将「力量」和「平安」赐给属祂的人。这会给人带来极大的安全感。
因此，不管环境如何可怕，我们都可以放心，因为掌管环境的乃是我们的父神，祂要让我们在风暴中经历祂的大能，得享基督里的平安。

————————————————————

【诗 30:5】因为，他的怒气不过是转眼之间，他的恩典乃是一生之久。一宿虽然有哭泣，早晨便必欢呼。

  神的怒气是短暂的，但祂的恩典却是长久的。对于在管教中真诚悔改的人，神的「怒气不过是转眼之间」，一旦我们一宿「哭泣」，向神认罪悔改，神就赦免人的罪，使人「早晨欢呼」。但对于悖逆顽梗、不肯悔改的人，神的怒气却是永远的。
 

【诗 32:1-2】1 得赦免其过、遮盖其罪的，这人是有福的。2 凡心里没有诡诈，耶和华不算为有罪的，这人是有福的。

    诗人以亲身经历见证了一个罪得赦免的人是何等有福，他的生命也最有意义。
  「遮盖」的工作只有神去做才是有效且使人有福的。但神的「遮盖」不是忽略、遮掩，而是因为人认罪悔改，「心里没有诡诈」的意思就是诚实面对自己，真实地在神面前认罪悔改。
所以「赦免其过」、「不算为有罪」的前提是人肯认罪悔改。

【诗 32:6】为此，凡虔诚人都当趁你可寻找的时候祷告你，大水泛溢的时候，必不能到他那里。

   「虔诚人」不是不犯罪的人，而是犯了罪以后知道寻求神的人。      
  「当趁你可寻找的时候]，不是指神的空暇，是指人的灵魂有所准备的时候。神一直在敞开胸怀等候我们，无论何时、何地，只要我们肯诚实悔改，机会便会到来。
如此，当大灾难来临的时候，也可及时躲避，得神的保护。


【诗 33:6】诸天藉耶和华的命而造，万象藉他口中的气而成。
『诸天』指天空、太空和第三层天；
『命』指口中的言语，因万物是凭神的话而被造的；
『万象』指日、月、星辰；
『口中的气』指圣灵的运行，神的创造大工是借着神的灵所成就的。

【诗 33:9】因为他说有，就有；命立，就立。
「祂说有，就有」意指神是使无变为有的神，只要祂的一句话，原来所没有的就成为有。
「命立，就立」意指祂是凭权能的命令托住万有的神，只要祂的一句话，原来所不能站立的就坚立了。

这两节经文都是讲神是创造者，他用他的话语创造万有，全地都在神的权柄之下。


【诗 33:12】以耶和华为　神的，那国是有福的！他所拣选为自己产业的，那民是有福的！
『那国』表面上指的是以色列国，但实际也可应用在凡尊重真神、以真神为立国之本的国家。
『那民』即神所拣选的产业，指的是以色列民，但也可应用在新约的信徒，就是教会身上。
所以凡以教会为家，属神的百姓，都是有福的。 


【诗34:1】我要时时称颂耶和华，赞美他的话必常在我口中。
    意指我要时常屈膝颂扬神，我的嘴唇必不断地赞美祂。
    大卫所有的经历都一直向他证明，人所遭遇的事无论有多绝望，仍然在神手中(三十一15)，因此，我们要凡事谢恩，时时称颂。

【诗34:5】凡仰望他的，便有光荣；他们的脸，必不蒙羞。
『仰望』指信靠、依赖。
『光荣』和『蒙羞』意思相对。
人若将眼目专注在自己身上，必然低头蒙羞；反之，转眼注目于神，必然昂首挺胸，满有光彩。

【诗34:7】耶和华的使者，在敬畏他的人四围安营搭救他们。
    本节解释神如何拯救诗人脱离一切的恐惧和患难：乃是差遣祂的使者，作我们随时的帮助和保护。
“耶和华的使者”也可指耶和华自己，神亲自保护属祂的人。


【诗34:8】你们要尝尝主恩的滋味，便知道他是美善，投靠他的人有福了！
    信仰最可靠的证据就是亲身的体会。没有基督徒个人的经验，基督教就只是一套理论而已。只有理论的信仰是不能救人的。
因此，诗人以过来人的身份劝告人，应当品尝主，即经历神，便可体验出祂是何等的美好，而品尝祂的方法便是『信靠祂』，将自己全然交托给祂，这是人蒙福的道路。

【诗34:9】耶和华的圣民哪，你们当敬畏他，因敬畏他的一无所缺。
    『敬畏祂』意思是唯恐触犯祂，害怕惹祂生气，而人最令祂不喜悦的，就是不信任祂；
    诗人因经历了神的救恩，就更深地认识了神，知道神必然照着祂的信实看顾祂的百姓。
【诗34:10】少壮狮子还缺食忍饿；但寻求耶和华的，什么好处都不缺。
   『少壮狮子』意指外在条件良好的人，譬如身体强壮，智力充足，家境丰厚等。
   『不缺』是因为凡所祈求的，都必得着答应。  
因此本句意指像少壮的狮子那样条件优越的，仍有缺乏的时候。但敬畏耶和华的人，不缺任何好处。


【诗 34:18】「耶和华靠近伤心的人，拯救灵性痛悔的人。」
    神拯救的对象不是义人或行善的人，乃是真正悔改的人。这是基督教独特的救恩观。世人都是罪人，不能凭自己的努力解决罪，惟有认罪悔改才能得着神的赦免。
【诗34:19】义人多有苦难，但耶和华救他脱离这一切，
    世界既然与神为敌，神的儿女必然在世界「多有苦难」。
神没有应许我们不遭遇苦难，却应许拯救我们「脱离这一切」。正如主耶稣对门徒们所说的：「在世上，你们有苦难；但你们可以放心，我已经胜了世界」（约十六33）

【诗34:22】耶和华救赎他仆人的灵魂，凡投靠他的，必不至定罪。
    虽然世人都犯了罪，但神怜悯我们，愿意给人一条出路 ，就是「投靠祂」，接受神儿子宝血的救赎，如此才能「必不至定罪」。


【诗36:5】耶和华啊，你的慈爱上及诸天，你的信实达到穹苍。
【诗36:6】你的公义好像高山，你的判断如同深渊。耶和华啊，人民、牲畜，你都救护。
「慈爱、信实、公义、判断」都是神的性情，「诸天、穹苍」比喻无法测度，「高山」比喻无法动摇，「深渊」比喻无法探究。
神的性情不但如此伟大、而且何其宝贵，凡寻求祂的人都能得拯救。

【诗36:9】因为在你那里有生命的源头，在你的光中，我们必得见光。
    生命的源头，指肉身和属灵的生命，以及今生和永生的源头。神不但是生命的源头，也赋予生命一切的意义。
  「在祢的光中，我们必得见光」，意思是在神的光照之下，我们的人生才有喜乐、圣洁和真理。


【诗37:1】不要为作恶的心怀不平，也不要向那行不义的生出嫉妒。
    大卫劝诫三千年前的年轻人对恶事「不要」心怀不平、对恶人「也不要」生出嫉妒。
    今天我们也常常为离弃神的人活得潇洒自在而「心怀不平」，为不敬虔的人成功致富而「生出嫉妒」，叹息自己徒然遵行神的旨意。
    世人更是羡慕恶人，他们虽然也会「不平、嫉妒」，但并不是因为公义，而是因为自己没有机会腐败、没有条件作恶。
大卫却凭着丰富的人生经验提醒他们：要向前看，因为那些人「如草快被割下，又如青菜快要枯干」（2节）；更要「耐性等候」神（7、9节），因为时候到了，我们就知道，倚靠神的人才是最有福的。

【诗37:3】你当倚靠耶和华而行善，住在地上，以他的信实为粮；
【诗37:4】又要以耶和华为乐，他就将你心里所求的赐给你。
  「倚靠耶和华」、「以耶和华为乐」，才能面对恶人暂时的兴旺而不心浮气躁。
    人之所以能「倚靠耶和华」、「以耶和华为乐」，不是根据自己的意志，也不是因为勉强、惧怕，而是因为尝过了「主恩的滋味」，所以从心里享受神的同在。
  「以耶和华为乐」的人，所追求的都是神的旨意，所以神必然「将你心里所求的赐给你」。


【诗37:5】当将你的事交托耶和华，并倚靠他，他就必成全。
「当将你的事交托耶和华」，就是把我们的重担完全卸给神。
  诗人笃定地告诉我们：只要把重担卸给神，神就会做，神出手，事情就会解决。

【诗37:16】一个义人所有的虽少，强过许多恶人的富余。
这不是说，钱越少越好，也不是说义人就不可以富余。而是说，义人在世上虽有软弱，终必得享福乐；恶人虽有万贯家产，却无法得到真正的福乐。

【诗37:23】义人的脚步被耶和华立定；他的道路，耶和华也喜爱。
“义人的脚步被耶和华立定”，不是指神机械决定人的举手投足，乃是意味神全然支持、引导敬虔人。敬虔人也有跌倒之时，但神必不袖手旁观，必赐人力量，使其重新站立。


【诗39:5】你使我的年日窄如手掌。我一生的年数，在你面前如同无有。各人最稳妥的时候，真是全然虚幻。
【诗39:6】世人行动实系幻影。他们忙乱，真是枉然；积蓄财宝，不知将来有谁收取。
    “窄如手掌”，即四指之宽。“全然虚幻”，指一瞬间的事。
    从古至今，所有的人都是匆匆而来，忙忙碌碌；又匆匆而走，转眼成空，什么都没留下，什么都没带走。
    可怜今天许多信徒也跟着世人「忙乱」，岂不也是「幻影」和「枉然」吗？明明「不知将来有谁收取」，却还是习惯性地「积蓄财宝」，到底是「为谁辛苦为谁忙」呢？
但这两节经文并不是不让我们工作、积蓄，而是让我们能够明白神的心意，多做属灵的事，多作有意义的事！

【诗39:9】因我所遭遇的是出于你，我就默然不语。
    直译是「我默然，我不开口，因为这是祢做的」。
    既然我们的神是全能、全知、慈爱、公义的神，我们就当知道「我所遭遇的是出于祢」。
因为所有的遭遇都是经过神的手量给我们的，目的是为了管教或造就。所以当「默然不语」地顺服祂量给自己的一切际遇，放心地把自己交在祂的手中。


【诗42:1】　神啊，我的心切慕你，如鹿切慕溪水。
    只有经历过旷野的干旱、炎热，才能体会鹿对溪水的「切慕」。只有经历过人生的旷野，才能像诗人一样「渴想神」，体会到人生不能没有神，就像鹿不能离开溪水一样。
【诗42:5】我的心哪，你为何忧闷？为何在我里面烦躁？应当仰望　神，因他笑脸帮助我，我还要称赞他。
当我们「忧闷、烦躁」的时候，应当省察自己的「心」，整天盯着环境和难处，只会徒增烦闷，只有「仰望神」才能得着帮助。

【诗42:8】白昼，耶和华必向我施慈爱；黑夜，我要歌颂祷告赐我生命的　神。
    诗人白天靠着神的帮助走出险境，夜晚向神感恩歌颂。
    神白日守护圣徒，夜晚与圣徒在祷告中相交。
    愿我们都能成为蒙恩感恩的人，愿我们与神之间的关系也能如此和谐。


【诗46:1】　神是我们的避难所，是我们的力量，是我们在患难中随时的帮助。
    “避难所”，是在危险时提供荫庇的地方。“力量”，是在软弱时给予我们勇气。“随时的帮助”，是在环境中能得到及时、可靠的帮助。
能信靠这样一位神，真是我们一生最美的祝福！

【诗51:10】　神啊，求你为我造清洁的心，使我里面重新有正直的灵。
    大卫所求的不只是罪得赦免，更是求神“为我造清洁的心”，即不沾染罪恶的心，他知道这清洁的心不是人能靠自己拥有的，惟有神才能“造”。“使我里面重新有正直的灵”，即渴慕与神恢复亲密的交通。 信徒只有借着与主相交才能使灵更新，而活在世界中会使人的灵日益迟钝。
【诗51:17】　神所要的祭，就是忧伤的灵。　神啊，忧伤痛悔的心，你必不轻看。
    神所喜欢的是忧伤且谦卑的灵，患难时能仰望祂，犯了罪能忏悔，这比甚么祭物都令神欢喜。
    人的罪无论大小，只要里面有了“忧伤痛悔的心”，愿意回转归向神，神必不轻看！


【罗 1:20】自从造天地以来，　神的永能和神性是明明可知的，虽是眼不能见，但藉着所造之物就可以晓得，叫人无可推诿。
『神的永能』是指神无限的能力，从万物的被造和存在，例如星辰排列的奇妙等就可看出；『神性』是指神的本性和特征，从万物的所是和情景，例如人有良心和道德伦常等就可推知。
故人若放弃成见，都不能不承认宇宙确有一位主宰，我们的神！
神虽是『明明可知』的，却是『眼不能见』的。所以我们行事为人，应当凭着信心，而不可凭着眼见。

【赛 59:1-2】1 耶和华的膀臂并非缩短，不能拯救，耳朵并非发沉，不能听见。2 但你们的罪孽使你们与　神隔绝，你们的罪恶使他掩面不听你们。
人们为何不感觉神的同在和能力？乃是罪的阻隔。
在耶和华岂有难成的事吗？凡靠着他进到神面前的人，他都能拯救到底，因为他是长远活着，替他们祈求。但如果心里偏向罪孽，主必不听祷告，我们认罪悔改，祷告必蒙神垂听，神必开路。

【结 33:11】主耶和华说：我指着我的永生起誓，我断不喜悦恶人死亡，惟喜悦恶人转离所行的道而活。
这是神呼唤人回转。虽然人无法倚靠自己「心意更新而变化」，也无法从罪恶的辖制中自我拯救，但回转是必要的、行动是必须的！
故此，我们当有这爱人灵魂的心志，不单单爱弟兄姊妹，也应关心那些仍未得着救恩的人，期望藉着福音的工作，领他们得着新的生命。

【约 3:16】　神爱世人，甚至将他的独生子赐给他们，叫一切信他的，不至灭亡，反得永生。
马丁路德称本节为『福音的缩影』:(1)神是爱的源头;(2)爱的对象：是人，是一切的人;(3)爱的方法：赐独生子;(4)爱的果效：人肯相信;(5)爱的收获：不至灭亡，反得永生。

【罗 5:8】惟有基督在我们还作罪人的时候为我们死，　神的爱就在此向我们显明了。
主为我们受死，并不是因为我们『配』，却是在我们还作罪人的时候为我们死；在此表明祂的死并非被动履行义务，乃是主动彰显神爱。既然在我们还作罪人的时候，神的爱就已经显明了；如今我们是祂的儿女，无疑地神必定更加丰盛地爱我们了。

【约壹 1:9】我们若认自己的罪，　神是信实的，是公义的，必要赦免我们的罪，洗净我们一切的不义；
承认而不隐瞒自己的罪行，反蒙神赦免并遮盖其罪过；不刻意找理由为自己清洗不义，反而蒙神洗净一切的不义。

【罗 10:10】因为人心里相信，就可以称义；口里承认，就可以得救。
心里相信，是在神面前相信神藉著叫耶稣从死里复活而立祂为基督、为救主了；口里承认，是在人面前承认众人所藐视、所弃绝的耶稣是万有的主。这两者乃是我们称义和得救的条件。

【约 1:12】凡接待他的，就是信他名的人，他就赐他们权柄，作　神的儿女。
相信意即接受耶稣基督，「作神的儿女」：就是人有了神的生命和性情。人并非生来就是神的儿女，惟有藉著接待基督，才能获得作神的儿女的权利。

【林后 5:17】若有人在基督里，他就是新造的人，旧事已过，都变成新的了。
『在基督里』指相信接受基督，与祂在神的生命中联合；『新造的人』与旧造的肉体相对；『旧事』指从前在旧造(肉体)里的生活、习性、爱好、行事、历史。
不是我这个人有了多少的改变，我才算是一个新造的人；只要我是在基督里，我就是一个新造的人。

【约 14:27】我留下平安给你们，我将我的平安赐给你们。我所赐的，不像世人所赐的。你们心里不要忧愁，也不要胆怯。
『我的平安』指『基督的平安』:(1)是因着人享受主的救恩，而产生的一种心境的平安;(2)是里面的平安，全然不在乎外在的环境;(3)是指人与神、并人与人之间的一种相安相和的状况。
主的同在，乃是真平安的根基和确据。

【罗 8:15】你们所受的不是奴仆的心，仍旧害怕；所受的乃是儿子的心，因此我们呼叫：“阿爸，父！”
『阿爸』的原文是亚兰文，『父』的原文是希腊文，两者都是父亲的意思，合起来呼叫，倍感亲切、甜美。
我们与神的关系，既是因内里生命而有的父子关系，故我们能坦然无惧的进到神的面前，而毋需像仍在律法之下为奴隶的宗教徒，那样顾忌、拘束、战战兢兢，惟恐触犯了神。我们对神如此亲切、甜美的感觉，乃是里面所承受『儿子的灵』生发的功效。

【徒 4:12】除他以外，别无拯救。因为在天下人间，没有赐下别的名，我们可以靠着得救。
耶稣基督乃是得救惟一的门路，在神面前人不能自救，也不能救别人。宗教不能救我们，善行也不能救我们，只有靠基督才能救我们。神给人的救恩就是人必须『信耶稣是基督，是神的儿子』，这样『就可以因祂的名得生命』
